
ТАВРІЙСЬКИЙ НАЦІОНАЛЬНИЙ УНІВЕРСИТЕТ 
ІМЕНІ В. І. ВЕРНАДСЬКОГО 

НАВЧАЛЬНО-НАУКОВИЙ ІНСТИТУТ  
ФІЛОЛОГІЇ ТА ЖУРНАЛІСТИКИ  

КАФЕДРА КРИМСЬКОТАТАРСЬКОЇ  
ТА СХІДНОЇ ФІЛОЛОГІЇ 

ВИДАВНИЧИЙ ДІМ «ГЕЛЬВЕТИКА» 
ЦЕНТР УКРАЇНСЬКО-ЄВРОПЕЙСЬКОГО  

НАУКОВОГО СПІВРОБІТНИЦТВА 

 

 

 

 

ЗБ ІРНИК МАТЕРІАЛІВ  

 

ІХ КОНГРЕС СХОДОЗНАВЦІВ 

 

 

16 грудня 2025 року 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Львів – Торунь 

Liha-Pres 

2025 



УДК 005.745:94(5)(062.552) 

 Д 25  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ІХ Конгрес сходознавців : збірник матеріалів, м. Київ,  

16 грудня 2025 року. – Київ : Таврійський національний 

університет імені В. І. Вернадського ; Львів – Торунь : Liha-Pres, 

2025. – 312 с. 

ISBN 978-966-397-585-6 

У збірнику представлено стислий виклад доповідей і повідомлень, 

поданих на ІХ Конгрес сходознавців, який відбувся на базі Таврійського 

національного університету імені В. І. Вернадського 16 грудня 2025 року. 

УДК 005.745:94(5)(062.552) 

 
© Таврійський національний університет 

імені В. І. Вернадського, 2025 

ISBN 978-966-397-585-6                                                 © Українсько-польське наукове видавництво  

«Liha-Pres», 2025  

 

Д 25  



3 

 

НАУКОВИЙ КОМІТЕТ: 

 

Валерій Бортняк, доктор юридичних наук, професор (Таврійський національний університет 

імені В. І. Вернадського). 

Олександр Бессараб, кандидат філологічних наук, доцент (Таврійський національний 

університет імені В. І. Вернадського). 

Ольга Шарагіна, кандидат філологічних наук, директор ННІ філології та журналістики 

(Таврійський національний університет імені В. І. Вернадського). 

Наталія Гончаренко-Закревська, кандидат педагогічних наук, доцент (Таврійський 

національний університет імені В. І. Вернадського). 

Таміла Сеітяг’яєва, кандидат філологічних наук (Таврійський національний університет імені В. 

І. Вернадського). 

Марсель Ердал, професор (Франкфуртський університет імені Йоганна Вольфганга Гете, 

Німеччина).  

Озкул Чобаноглу, професор (Університет Хаджеттепе, Анкара). 

Хакан Киримли, професор (Університет Бількент, Анкара). 

Олексій Хамрай, професор (Інститут сходознавства імені А. Кримського НАН України). 

Ласло Кароль, доцент (Уппсальський університет, Швеція). 

Мажена Ґодзінська, доктор філософії з культурної антропології (Варшавський університет, 

Варшава). 

Ібрагім Шахін, доцент (Егейський університет, Ізмір). 

Уміт Їлдиз, доцент (Університет Акденіз, Анталія). 

Ірина Дрига, доцент (Таврійський національний університет імені В. І. Вернадського). 

Ольга Мавріна, доцент (Інститут сходознавства імені А. Кримського НАН України). 

Мехмед Челенк, доцент (Університет Улудаг, Бурса). 

 

ОРГАНІЗАЦІЙНИЙ КОМІТЕТ: 

Гончаренко-Закревська Наталія Валеріївна, завідувач кафедри кримськотатарської та 

східної філології ННІ філології та журналістики Таврійського національного університету 

імені В. І. Вернадського, honcharenko-zakrevska.natalia@tnu.edu.ua, +38 067 656 29 97. 

Сеітяг’яєва Таміла Решатівна, доцент  кафедри кримськотатарської та східної філології  

ННІ Таврійського національного університету імені В. І. Вернадського. 

Муждабаєва Ніяра Ібрагімівна, старший викладач кафедри кримськотатарської та 

східної філології ННІ філології та журналістики Таврійського національного 

університету імені В. І. Вернадського. 

 

КООРДИНАТОРИ КОНГРЕСУ: 

Сеітяг’яєва Таміла Решатівна, доцент кафедри кримськотатарської та  східної філології ННІ 

філології та журналістики Таврійського національного університету імені В. І. Вернадського. 

Челік Катерина Степанівна, старший викладач кафедри кримськотатарської та східної 

філології ННІ філології та журналістики Таврійського національного університету імені 

В. І. Вернадського, chelik.katerina@tnu.edu.ua. 

 
 

 



4 

ЗМІСТ 
 

НАПРЯМ 1. КУЛЬТУРНО-ІСТОРИЧНА СПАДЩИНА КРАЇН 

БЛИЗЬКОГО І СЕРЕДНЬОГО СХОДУ 
Білокопитова Н. І.  
Фрактальна герменевтика суфізму:  метамодерний вимір  

духовного досвіду .......................................................................................... 12 

Дмитренко Н. В.  
Пам‟ятки текстилю пізньої античності  з колекції Музею Бенакі  

в Афінах .......................................................................................................... 15 

Зінків І. Я.  
Експериментальні музичні інструменти країн Близького  

та Середнього Сходу  в добу Середньовіччя 

Златовласова О. В., Фрумкіна А. Л.  
Китайські запозичення в українській мові ................................................. 23 

Кожолянко О. В.  
Образ змії у релігійно-міфологічній системі  

Стародавньої Месопотамії ........................................................................... 26 

Ліхтей І. М.  
Єврейський погром у Празі під час  Першого  

хрестового походу (1096–1099) ................................................................... 28 

Литвиненко Р. О.  
Історико-культурна спадщина Єгипту  в нумізматичному 

віддзеркаленні ................................................................................................ 32 

Маленька Т. Ф.  
Пантеїстичний світогляд поезії Сограба Сепегрі ...................................... 38 

Малиновська Н. Л.  
Вплив сіоністських ідей  на творчість Хаїма-Нахмана Бялика ............... 40 

Малімон В. І.  
Війна і пам‟ять: руйнування, реставрація  та політика збереження 

культурної спадщини Афганістану ............................................................. 46 

Нечипоренко І. В.  
Сучасна стандартна арабська мова  як інструмент міжнародної 

комунікації  та дипломатичного дискурсу ................................................. 50 



5 

Пилипчук Я. В.  
Салах ад-Дін: з васала у султани ................................................................. 52 

Постол А. Р.  
Дереворізьблення в ансамблях фасадів традиційної архітектури Черні- 

гівщини, Києвщини, Криму та Карпат ХІХ – початку ХХ сторіч .......... 56 

Рубльова Р. І., Демченко Я. В.  
Вплив Ірану на розвиток культурних традицій Середнього Сходу ........ 62 

Тортіка М. В.  
Мусульманський «курбан-байрам»,  юдейський «корбан» та 

християнський «курбан»  в етнокультурній традиції Болгарії ................ 65 

Frumkina A. L.  
The Cultural and Linguistic Influence  of Chinese  

on English Vocabulary..................................................................................... 69 

Ямаш Ю. В.  
Живописна картина Івана Труша  «Єгипетська святиня»: історія 

написання, мистецтвознавчий аспект ......................................................... 72 

 

НАПРЯМ 2. КУЛЬТУРНО-ІСТОРИЧНА СПАДЩИНА КРАЇН 

АЗІАТСЬКО-ТИХООКЕАНСЬКОГО РЕГІОНУ 
Барковський М. О.  
Буддгаґгоса і сучасна герменевтика тхеравади:   

як коментар конструює «голос Будди» ....................................................... 75 

Ганус С. О.  
Дипломатія отців-єзуїтів на етапі династійного переходу  

в Китаї у середині XVII ст. ........................................................................... 78 

Гонтар Д. А., Тимчук В. О.  
Гармонізація як прояв екзистенції японців:  спроба історико-

філософського аналізу ................................................................................... 83 

Долик О. С.  
Заморські походи Чжен Хе (1405–1433 рр.):   

військовий аспект кампаній.......................................................................... 86 

Дубій А. А.  
Музична нумізматика Стародавньої Індії   

як мова сакральних символів ....................................................................... 90 



6 

Індиченко Г. В.  
Участь Володимира Миколайовича Грезе  

у V сесії Консультативного комітету ЮНЕСКО  

при Індоокеанському біологічному центрі у 1967 р. ................................ 93 

Карпіцький М. М.  
Питання про першопричину й онтологія дихання  

в Прашна упанішаді ...................................................................................... 97 

Кінджибала О. С.  
Концепти сфери комунікації корейської мови ........................................ 101 

Svietlichna M., Tusha R., Wijesinghe S.  
Tourism in Conflict and Post‑Conflict Settings:  

Lessons from Cyprus, Ukraine and Sri Lanka .............................................. 105 

Туряниця І. А.  
Литва – Тайвань VS Литва – Китай:  контроверза цінностей  

та інтересів .................................................................................................... 109 

Фалько С. А.  
Військова модернізація Китаю в першій половині ХХ століття: 

особливості розвитку військової освіти в китайських  

збройних силах  та іноземний вплив ......................................................... 114 

 

НАПРЯМ 3. ТУРЕЧЧИНА, КРИМ  ТА ТЮРКСЬКИЙ СВІТ 
Бородай Р. Е.  
Орьнек як елемент культурної спадщини кримських татар:  

символи та їх значення ................................................................................ 119 

Буць Д. В.  
Зоонімний компонент у тюркській топонімії Туреччини ...................... 121 

Гудзь В. В., Гасанов Г. С.  
Рецепції Хакана Киримли на обговорення кримського питання  

під час українсько-турецьких дипломатичних контактів 1918 року .... 126 

Дрига І. М.  
Огузо-кипчацька діалектна група урумської мови:  

польові студії та міжтюркський дискурс .................................................. 130 

Кара А. Г.  
Кадрова політика сектору безпеки в Туреччині ...................................... 133 



7 

Карабардін А. В.  
Діяльність української громади в Туреччині  в 1928–1934 роках  

як засіб формування іміджу нації  (з заміток журналу «Тризуб») ....... 137 

Корчев О. О., Глазунова Г. П.  
Українська та кримськотатарська музика: паралелі у контексті 

візантійської традиції ................................................................................. 142 

Левківська В. Г.  
Міжнародний освітній культурно-мистецький проєкт 

«Кримськотатарські студії»  як складова збереження  

та популяризації кримськотатарської культури ..................................... 145 

Меміш О. М., Капуловський Я. О.  
Тюркська єдність у минулому і сьогоденні:   

від давніх написів до ідеології сучасного Турану .................................. 149 

Мусаєва А. Е.  
Переклад турецького кіно як інструмент міжкультурної комунікації 

між Туреччиною  та світом ........................................................................ 153 

Нащочин О. М.  
Містицизм в Туреччині .............................................................................. 156 

Покровська І. Л.  
Лінгвопрагматичний потенціал кліше  та сталих виразів  

у турецькомовних ЗМІ ............................................................................... 161 

Poltorak V. M.  
Ottoman cossacks and multiethnic migration  to Istanbul‟s suburbs  

after the Crimean War:  the founding of Adampol, the Cossack community   

in Galata, and the Crimean Tatar settlement  of Sazlibosna ........................ 163 

Сидоров Г. В.  
Образ кримського татарина в дискурсі Російської імперії:  

між мандрівною екзотикою  та адміністративним  

упередженням (XIX ст.) ............................................................................. 167 

Сорокін А. А.  
Протоколи засідань постійної Комісії Верховної Ради України  

з питань державного суверенітету, міжреспубліканських і 

міжнаціональних відносин за 1991 р. та додатки до них як джерело   

з історії становлення українсько-узбецьких міждержавних взаємин .. 171 

 



8 

Трубчанінов М. А.  
Кримські татари у другій половині ХІХ ст.:   

трагедія народу та стратегія політичної боротьби .................................. 175 

Челік К. С.  
Актуалізація лексики українсько-турецького  

дипломатичного дискурсу 2023–2025 ...................................................... 177 

Шуточкін В. О.  
«Висока Порта так само узнає необхідність освободження  

України…» – образ Османської імперії за матеріалами  

«Вістника Союзу визволення України» ................................................... 180 

 

НАПРЯМ 4. СУЧАСНІ ПОЛІТИКО-ЕКОНОМІЧНІ ПРОЦЕСИ 

НА ТЕРЕНАХ БЛИЗЬКОГО, СЕРЕДНЬОГО ТА ДАЛЕКОГО 

СХОДУ 
Бондар В. Ю., Краснов Р. В., Свєтлічний І. В.,  

Шумлянський С. В.  
Деякі аспекти впровадження ШІ Китаєм  у військовій сфері ................ 185 

Годжал С. С.  
Становище жінок в Афганістані на сучасному етапі:  

соціально-правовий та політичний вимір................................................. 190 

Дегтярьов В. Ю., Ямпольська Л. М.  
Тайванські кризи 1954-1955 рр. і 1958 р. та безпекова  

політика США в Східній Азії ..................................................................... 195 

Досенко А. К.  
Образ Китаю в українському медійному просторі ................................. 199 

Litkevich V. S.  
Transnational Trends in Combating Corruption  and the Chinese Model  

in the Context of the Global Anti-Money Laundering System .................... 202 

Назарчук О. М.  
Роль національної еліти  у становленні Республіки Корея .................... 206 

Şebuniaiev O. O.  
Türkiye-Ukrayna ĠliĢkilerin GeliĢimi:   

siyaset ile filoloji arasında (1991–2025) ....................................................... 212 



9 

НАПРЯМ 5. КУЛЬТУРНО-ІСТОРИЧНА СПАДЩИНА 

НАРОДІВ ВЕЛИКОГО СТЕПУ 
Березінська О. В.  
Північно-Понтійський регіон  як перехрестя міграції ........................... 216 

Бубенок О. Б.  
Лінгвістичний аспект етнічних процесів  у соціумах номадів ............. 220 

Владимирова А. Л.  
Музична спадщина Херсонщини  в історії Великого степу ................. 223 

Свєтлічний І. В.  
До питання передумов виникнення  та історичного розвитку концепції 

відновного правосуддя в аспекті культурно-історичної спадщини 

народів Великого степу .............................................................................. 227 

 

НАПРЯМ 6. КРАЇНИ ТА ЦИВІЛІЗАЦІЇ СХОДУ   

В СУЧАСНОМУ МЕДІАПРОСТОРІ  
Кхаліл Азіме 
Арабський світ у сучасному медіаландшафті:  

аналітичне дослідження ............................................................................. 231 

Запотєєва В. Е.  
Відтворення мортального коду та демонологічних мотивів  

у перекладі китайської горор-маньхуа (на матеріалі «白骨大圣») ...... 235 

Козлов Ю. І.  
Прагматичний потенціал  лексико-фразеологічних одиниць   

на позначення родинних стосунків у турецькомовному медійному 

дискурсі 

Кривенчук В. М.  
Медіальний текст Станіслава Шумицького   

як складник концептуальної сфери країн Сходу .................................... 241 

Легкошкур О. М.  
Медіатизація муай тай як культурного маркера цивілізаційної 

ідентичності Таїланду  в глобальному медіапросторі ........................... 245 

Моргунова А. Ф.  
Інтеграція вчень Сходу в український культурний контекст: 

теософський дискурс  у вітчизняному медіапросторі ............................ 248 



10 

Пригода-Донець Т. М.  
«Східний» наратив у сучасному медіапросторі:  

культурологічний вимір .............................................................................. 252 

Слюсар В. М.  
Тематика історичної пам‟яті в PR-діяльності мусульманських 

організації України (2010–2025 рр.) .......................................................... 254 

Стоєцький О. С.  
Футбольна термінологія на шпальтах газети  «Аль-Кабас» .................. 258 

Шень Фань, Селівачов М. Р., Стрижко Н. В.  
До специфіки порівняльного вивчення  китайського  

й українського орнаменту .......................................................................... 262 

 

НАПРЯМ 7. КРИМСЬКОТАТАРСЬКА МОВА:  

СУЧАСНІ МЕТОДИКИ ВИКЛАДАННЯ МОВИ   

В ЗАКЛАДАХ ОСВІТИ 
Підвойний В. М.  
«Лінгвокраїнознавство Криму»:  методичні та процедурні проблеми 

експлікації навчального матеріалу ............................................................ 267 

 

НАПРЯМ 8. СХІДНІ МОТИВИ   

В ЛІТЕРАТУРНОМУ ДИСКУРСІ 
Дудар Я. О.  
Вступна стаття Хірацука Райчьо  «Спочатку жінка була Сонцем»   

як початок жіночого дискурсу епохи Тайшьо ......................................... 270 

Єфімова К. В.  
Образ Османської імперії  в турецькому історичному романі .............. 274 

Кулешір М. М.  
Зображення східного світогляду  у романі Джессі Сутанто   

«Непрохані поради для вбивць від Віри Вон» ......................................... 278 

Петрова Озель Л. П.  
Кримськотатарський колорит у сучасній художній прозі: 

мовностилістичні репрезентації  у повісті Зірки Мензатюк «Дике літо  

в Криму», романах Людмили Охріменко «Оскар» та Анастасії 

Левкової «За перекопом є земля») ............................................................ 282 

 



11 

Ренська А. Д.  
Жіноча постать на зламі епох  у тюркському художньому вимірі ...... 286 

Родіна Ю. Д.  
Соціокультурний контекст перекладу літературно-духовної пам‟ятки 

Індії  «Бхагавад-гіта. Оберіг героя» у дискурсі розвитку культури 

України ......................................................................................................... 290 

Русакова К. О.  
Образ матері в наративі роману Аделін Єн Ма «Китайська  

Попелюшка і таємне товариство драконів» ............................................ 293 

Сенчило-Татліліоґлу Н. О.  
Топографія розщепленої ідентичності у наративі Орхана Памука ...... 295 

Щепанський В. В.  
Трансформація шаманської влади та сакрального простору  

в оповіданні Володимира Гжицького «Кам Кабир» .............................. 300 

 

НАПРЯМ 9. ПІДТРИМКА НАЦІОНАЛЬНОЇ СТРАТЕГІЇ 

РОЗВИТКУ КРИМСЬКОТАТАРСЬКОЇ МОВИ 
Юксель Г. З.  
Кримськотатарська мова  як основа національної ідентичності:   

сучасні підходи державної політики України ......................................... 303 

  



12 

НАПРЯМ 1. КУЛЬТУРНО-ІСТОРИЧНА СПАДЩИНА 

КРАЇН БЛИЗЬКОГО І СЕРЕДНЬОГО СХОДУ 
 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-1 

 

Білокопитова Н. І. 

кандидат філософських наук,  

докторант кафедри філософії, публічного управління та соціальної 

роботи 

Запорізького національного університету 

м. Запоріжжя, Україна 

 

ФРАКТАЛЬНА ГЕРМЕНЕВТИКА СУФІЗМУ:  

МЕТАМОДЕРНИЙ ВИМІР ДУХОВНОГО ДОСВІДУ 

 

Сучасні гуманітарні науки дедалі більше звертаються до моделей, 

здатних працювати із нелінійністю, складністю та багаторівневими 

структурами досвіду [6; 8]. Традиційні методи герменевтики або надто 

раціоналістичні, або надмірно релятивістські. Водночас суфізм, у своїх 

класичних формах містичної думки, виробив модель духовного 

пізнання, яка за своєю структурою близька до фрактальної епісте- 

мології, що актуальна сьогодні в філософії, когнітивних науках і медіа- 

теорії. 

Поняття фрактальної герменевтики означає інтерпретацію духов- 

ного досвіду як структури повторюваних мотивів, самоподібних 

переходів та рекурсивного взаємопроникнення частини й цілого. 

Метамодерн [9] пропонує культурну логіку, у якій така структура стає 

не просто можливою, а онтологічно продуктивною, між модерною 

серйозністю та постмодерною іронією з‟являється «коливальний режим 

істини». У цьому контексті доречно переосмислити суфійську тра- 

дицію не як архаїку та історичний феномен, а як інтелектуальний 

інструмент для мислення у XXI столітті. 

1. Теоретична рамка: метамодерн, фрактальність і герме- 

невтика. Теоретики метамодерну описують сучасність як «маятни- 

ковий рух» між щирістю й іронією, між вірою й сумнівом, між 

цілісністю й фрагментацією [9]. Суфійська містика історично мислила 

саме в такому режимі: істина одночасно прихована й явлена, суб‟єкт 

одночасно шукає і знає, що шукати немає кого, парадокс є умовою 

духовного росту. 



13 

Як пише Румі: «Хто знайшов – шукає знову» [7]. Це і є метамодерна 

конструкція істини. Фрактал означає структурну самоподібність на 

різних рівнях. У суфізмі таку модель можна побачити у: повторюваних 

сюжетах Маснаві; циклічності духовних станів (hal); ієрархічній, але не 

лінійній природі світла у Сухраварді; багаторівневих виявах буття у Ібн 

Арабі. 

Фрактальність духовного досвіду проявляється у тому, що кожен 

стан свідомості повторює структуру цілого шляху, але на іншому рівні 

інтенсивності. Це близько до того, що в когнітивній науці називається 

рекурсивною енактивністю [8]. 

На відміну від модерних моделей інтерпретації, фрактальна 

герменевтика не передбачає одностороннього руху «читач – текст».  

Це радше система: текст читає читача; читач стає частиною тексту 

(особливо в поезії); кожна нова інтерпретація повторює попередню, але 

містить новий рівень смислу. Суфійська традиція називає це кашф – 

«розкриття», яке ніколи не є фінальним. 

2. Темпоральність суфізму як фрактальна модель часу. 

Суфійська теорія часу описує: waqt – миттєвість, повністю наповнена 

присутністю; zamān – історичний, побутовий, соціальний час; dahr – 

позачасовість, нескінченний потік становлення. 

Як пише Чіттік [3], waqt і dahr є концентричними структурами: 

кожен момент часу є віддзеркаленням вічності. Це фрактальна модель: 

«кожна точка містить нескінченність». У метамодерній теорії резо- 

нансу [6] досвід справжнього відгуку світу людині також опису- 

ється як точка, де час «зупиняється», але не зникає, він переходить  

у інший масштаб. 

3. Ішракійська онтологія світла як фрактальний космос. 

Сухраварді у книзі «Мудрість Осяяння» (Ḥikmat al-Ishrāq) пропонує 

космологію, де світ є багаторівневою системою світлових інтенсив- 

ностей [10]. Кожен рівень світла: відображає попередній; є його 

зміненою, послабленою або підсиленою версією; може бути інтер- 

претований як фрактальний перехід. Це не вертикальне сходження,  

а мережа світлових віддзеркалень. У метамодерній оптиці світло –  

це не лише субстанція, а й форма медіації: спосіб, у який явлене 

переходить у приховане і навпаки. 

4. Акбарійська метафізика рекурсивності: ta’ayyunāt і tajallī.  

У своєму трактуванні буття Ібн Арабі стверджує, що Бог проявляє Себе 

у нескінченній серії виявів (ta’ayyunāt), жоден з яких не повторюється, 

але всі мають спільну структуру [3]. Це класична фрактальна система: 

нескінченні окремі форми, одна онтологічна структура, повторення без 

повтору. Таджаллі, «спалах божественної присутності» є подією, у якій 

частина повторює структуру цілого: миттєвість містить нескінченність. 



14 

5. Суфійський текст як фрактальна структура. «Маснаві» 

створене як цикл історій, притч, вставних оповідей, що утворюють 

«вкладені світи» [5]. Кожна історія містить іншу, та виявляється її 

інтерпретацією. Наративна структура – фрактальна: сюжет, метафора, 

притча, вставна історія, повернення до сюжету. Кожен елемент 

повторює структуру іншого. 

У «Мантик ат-Тайр» («Конференція птахів») Аттар пропонує 

модель, у якій сім долин це повторення одного шляху у семи мас- 

штабах [2]. Фінальна сцена з Simurgh є фрактальним самовідобра- 

женням: птахи бачать себе як Бога і Бога як себе. 

Поезія Хафіза побудована на грі дзеркал: вино, сад, ніч, весна, 

красуня – це образи, що взаємоповторюються і щоразу відкривають 

іншу грань істини [4]. 

6. Цифрова медіальність і нові горизонти суфізму. Суфізм  

у цифрову добу перетворюється на: мережеву поетику (циркуляція 

цитат Румі), мультимодальну духовність (музика, відео, VR-ритуали, 

онлайн зікр), алгоритмічний резонанс (цифрові повтори та медіальні 

«фрактали»). Це підтверджує гіпотезу, що суфізм це не тільки 

історичний феномен, а спосіб організації досвіду, який ідеально від- 

повідає парадигматиці нелінійних систем [1]. 

Висновки. Фрактальна герменевтика суфізму дозволяє переосмис- 

лити суфійську традицію як систему складних, самоподібних, 

рекурсивних структур. У метамодерній рамці: 

– Темпоральність суфізму є нелінійною системою часу. 

– Онтологія світла є фрактальною мережею віддзеркалень. 

– Акбарійська метафізика це рекурсивна космологія. 

– Суфійський текст це фрактальний наратив. 

Таким чином, суфізм представлено парадигмою, сумісною з клю- 

човими науковими і філософськими зрушеннями XXI століття: 

складністю, нелінійністю, самоорганізацією та метамодерною подвій- 

ною щирістю. 

 

Література: 

1. Білокопитова, Н., & Ель Гуессаб, К. Суфізм як фрактальна 

структура свідомості: аналіз через теорію фреймів та послідовність 

Фібоначчі, Вісник гуманітарних наук, 10, 2025. https://doi.org/ 

10.5281/zenodo.16916870  

2. Attar, F. The Conference of the Birds (A. Darbandi & D. Davis, 

Trans.).Penguin Classics. 1984. 

3. Chittick, W. C. The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-„Arabi‟s 

Metaphysics of Imagination. SUNY Press. 1989. 



15 

4. Kessler, J. Reading Mystical Lyric: The Case of Persian Sufi 

Poetry. Oneworld. 2012. 

5. Lewis, F. Rumi: Past and Present, East and West. Oneworld. 2008. 

6. Rosa, H. Resonance: A Sociology of Our Relationship to the World. 

Polity. 2019. 

7. Rumi, J. The Masnavi (J. Mojaddedi, Trans.). Oxford University 

Press. 2004. 

8. Varela, F. J., Thompson, E., & Rosch, E. The Embodied Mind: 

Cognitive Science and Human Experience. MIT Press. 1999. 

9. Vermeulen, T., & van den Akker, R. Notes on metamodernism. 

Journal of Aesthetics & Culture, 2, 1–14. 2010, https://doi.org/10.3402/ 

jac.v2i0.5677  

10. Walbridge, J., & Ziai, H. The Philosophy of Illumination: A New 

Critical Edition of Suhrawardī’s Hikmat al-Ishrāq. Brigham Young 

University Islamic Translation Series. 1999. 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-2 

 

Дмитренко Н. В. 

доктор філософії,  

доцент кафедри образотворчого мистецтва, 

заступник декана з науково-педагогічної  

та соціально-гуманітарної роботи 

Київського столичного університету імені Бориса Грінченка 

м. Київ, Україна 

 

ПАМ’ЯТКИ ТЕКСТИЛЮ ПІЗНЬОЇ АНТИЧНОСТІ  

З КОЛЕКЦІЇ МУЗЕЮ БЕНАКІ В АФІНАХ 

 

Колекція текстилю пізньої античності з фондів Музею Бенакі  

в Афінах посідає важливе місце у вивченні матеріальної культури 

Східного Середземномор‟я періоду IV–VII ст. н. е. Представлені 

артефакти походять переважно з території Єгипту, що зумовило їхню 

виняткову збереженість завдяки сприятливим кліматичним умовам. 

Текстильна спадщина цього періоду дає змогу простежити 

трансформацію художніх традицій у перехідну добу від пізньої 

античності до ранньохристиянського часу. 

Музей Бенакі є одним із найважливіших культурних центрів Греції, 

заснованим Антонісом Бенакісом у 1930 році. Від самого початку 



16 

музей формувався як інституція, покликана відобразити багатови- 

мірність грецької культури у її історичній тяглості – від античності  

до сучасності, включно з усіма культурними та міжрегіональними 

взаємодіями. 

У структурі музею особливе місце займає відділ візантійського та 

поствізантійського мистецтва, де зберігається одна з найбільш репре- 

зентативних у Греції колекцій текстилю ранньохристиянського та 

коптського походження. Саме до цього відділу належать тканини 

пізньої античності, що становлять окремий комплекс із понад сотні 

зразків – фрагментів одягу, декоративних смуг, гобеленових вставок, 

інтер‟єрних текстилів. Багато одиниць зберігання надійшли до музею 

ще в першій половині ХХ століття – у час, коли формувався науковий 

інтерес до коптських тканин Єгипту, а міжнародні археологічні місії 

активно передавали зразки до європейських музеїв. Частина колекції 

була зібрана самим Антонісом Бенакісом, який підтримував контакти  

з колекціонерами та дослідниками близькосхідного мистецтва. Інша 

частина поповнила фонди пізніше через дарування або закупівлі  

на міжнародному ринку антикваріату. 

У музеї створено спеціалізовані умови зберігання: контроль 

температури та вологості, обмеження освітлення, використання без- 

кислотних матеріалів, що є критично важливим для дуже крихких 

тканин. Завдяки цьому більшість текстильних фрагментів збереглися  

у стані, придатному для експозицій та досліджень. 

Музей активно співпрацює з міжнародними науковими центрами, 

що дозволяє проводити фізико-хімічний аналіз волокон, барвників  

і технік ткання. Це розширює знання про сировину, технології 

виробництва текстилю та торговельні мережі пізньоантичного світу. 

Таким чином, пізньоантичний текстиль з колекції Музею Бенакі  

є не лише збіркою окремих артефактів, а й частиною міждисциплі- 

нарного дослідницького простору, що поєднує археологію, історію 

мистецтва, технологічні студії та культурну антропологію. 

Матеріали та техніки виготовлення текстилю з фондів музею 

демонструють широкий спектр локальних технологічних практик: від 

тонкого лляного полотна до шерстяних гобеленів, а також окремих 

зразків шовку, що засвідчують поширення імпортних виробів та 

розвинену торгівлю. Традиції ткацтва представлені техніками 

полотняного переплетення, гобеленового ткання та вишивки. 

Орнаментовані тасьми та декоративні смуги, що оздоблювали туніки, 

хітони чи побутовий текстиль, виконані з високою майстерністю  

і зберігають характерну для регіону поліхромію. 

Іконографічний спектр пізньоантичного текстилю відзначається 

поєднанням елементів античної спадщини та ранньохристиянської 



17 

символіки. Серед домінантних мотивів – рослинні орнаменти (вино- 

градна лоза, листя, квіткові композиції), зооморфні сюжети, фантас- 

тичні створіння, а також міфологічні сцени, що продовжували 

побутувати в декоративно-прикладному мистецтві навіть після поши- 

рення християнства. Наявність біблійних і християнських сюжетів  

у вишивках та гобеленах пізнішого часу засвідчує поступову зміну 

культурної парадигми та розвиток нової візуальної мови сакрального 

мистецтва. 

Соціокультурний аспект колекції має не менше значення. Текстиль 

у пізній античності виступав маркером статусу, засобом комунікації та 

носієм символіки. Якість матеріалів, колористика та складність 

орнаменту відображали соціальний рівень власника, його належність 

до певної культурної чи релігійної спільноти. Побутові текстильні 

вироби – покривала, драпірування інтер‟єрів, декоративні панелі 

формували естетику житлового простору та відігравали значну роль  

у ритуальних і церемоніальних практиках. 

З мистецтвознавчої точки зору колекція Музею Бенакі є важливим 

джерелом для реконструкції технологічних і художніх традицій 

текстильного виробництва, а також для аналізу трансформацій 

візуальної культури Східного Середземномор‟я. Артефакти дозволяють 

простежити еволюцію стилістики та іконографії, взаємодію античних, 

коптських і ранньохристиянських впливів, а також процеси культур- 

ного синтезу, характерні для доби пізньої античності [2, c. 51–66]. 

Колекція коптського мистецтва з Музею Бенакі включає унікальну 

колекцію текстильних виробів, в яких відображено поєднання 

елементів, похідних від місцевої єгипетської традиції та греко-римської 

цивілізації, з новими елементами християнської релігії. В цих творах 

простежується акцент на орнаменті, стилізації людської фігури, 

зображенні місцевих сюжетів, таких як пейзажі Нілу, і, перш за все, 

виразність самих сцен. 

Деякі текстильні вироби колекції відтворюють тематику та есте- 

тичні тенденції великих художніх центрів того часу. Збережені 

фрагменти творів є єдиними свідченнями, завдяки яким дослідники 

мають уявлення про вигляд розкішних шовкових тканин, які зде- 

більшого були втрачені [1]. 

Серед колекції текстилю пізньої античності з колекції Музею Бенакі 

відомі такі одиниці зберігання: фрагмент стрічки лляної туніки, 

прикрашений сітчастим візерунком з ромбів і медальйонів із симет- 

ричними мотивами. З Єгипту, VIII–IX ст. 0,95×0,26 м. (ΓΕ 7173); 

частина коптської вовняної туніки з пришитими гобеленовими 

смугами. VIII ст. 0,54х0,35 м. (ΓΕ 7163); вишита літургійна тканина  

із зображенням святого-воїна та серафима, унікальна серед збережених 



18 

коптських тканин. VI–VII ст. Висота 0,41 м. (ΓΕ 6989); фрагмент 

тканини з Єгипту, що представляє місцеве ткацьке виробництво до VIII 

століття. Тканина, шовковий матеріал з листям у формі серця, 

відтворює декоративні мотиви, що простежуються на перських 

тканинах. 0,27x0,06 м. (15717); вишитий медальйон із зображенням 

апостола Марка, який проповідував Євангеліє в Єгипті. VI ст. Діаметр 

0,09 м. (ΓΕ 6991); вишите зображення архангела, рідкісний зразок 

коптського ткацтва. VI ст. 0,15х0,16 м. (ΓΕ 6988); коптський гобелен  

із зображенням жіночої фігури, яка тримає дзеркало, з Єгипту. VI ст. 

0,37х0,37 м. (7111); коптський гобелен із сценами, взятими з міфо- 

логічних циклів про Геракла. Центральний медальйон зображує відому 

історію про викрадення пояса Іпполіти, королеви амазонок. Навколо 

нього зображені епізоди з оповіді про Деяніру та протистояння Геракла 

з кентавром Нессосом. VI ст. 0,17x0,17 м. (7035); коптський лляний 

текстиль декоративного призначення із жіночим образом на прямо- 

кутній центральній панелі. VI ст. 0,13x0,11 м. (ΓΕ 7110); лляна та 

вовняна завіса (велум) у техніці петльового плетіння, із зображенням 

пари, що молиться під апсидою, та коптським написом, виконаним 

грецьким шрифтом. Походить із монастиря в Антиное в Єгипті та 

датується V–VI століттями. 1,05×0,86 м. (ΓΕ 7145); фрагмент 

коптського вовняного гобелена, ймовірно, завіси для ширми, з жіночою 

голівкою – уособленням Весни. III–IV ст. 0,20×0,19 м. (ΓΕ 7177). 

Отже текстиль пізньої античності з колекції музею становить 

цінний пласт матеріальної та художньої спадщини. Він розкриває 

ключові аспекти розвитку технологій, естетики та соціальних практик, 

дозволяючи комплексно розглядати культурні процеси доби. Колекція 

має велике значення для сучасного мистецтвознавства, археології та 

студій матеріальної культури, а її міждисциплінарний потенціал робить 

її актуальним об‟єктом подальших наукових досліджень. 

 

Література: 

1. Benaki Museum – Collection: Late Antiquity Textiles. URL: 

https://www.benaki.org/index.php?option=com_collections&view=collectio

n&id=43&lang=en (дата звернення: 07.12.2025). 

2. Tsourinaki S. Late Antique Textiles of the Benaki Museum with 

Bucolic and Mythological Iconography. Europe, Hellas and Egypt. 

Complementary antipodes during Late Antiquity. BAR International Series 

1218. 2004. P. 51–66. 

 

 

 

 



19 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-3  

 

Зінків І. Я. 

доктор мистецтвознавства, професор, 

професор кафедри теорії музики 

Львівської національної музичної академії імені М. В. Лисенка 

м. Львів, Україна 

 

ЕКСПЕРИМЕНТАЛЬНІ МУЗИЧНІ ІНСТРУМЕНТИ КРАЇН 

БЛИЗЬКОГО ТА СЕРЕДНЬОГО СХОДУ  

В ДОБУ СЕРЕДНЬОВІЧЧЯ 

 

 У роботі вперше поставлено проблему існування в історичній 

органології експериментального музичного інструментарію. Принаймні 

з доби Античності майстри музичних інструментів виготовляли його 

передусім для забезпечення мистецьких потреб соціуму щодо покра- 

щення темброво-акустичних параметрів, збільшення гучності динаміки, 

наповненості та краси звучання.  

У країнах Близького та Середнього Сходу в добу середньовіччя 

також велись експерименти із розширення діапазону звучання 

інструментів та їх синтезу (гібридизації) ж цією ж метою. Однак такі 

інструменти продукували не тільки для утилітарно-практичних потреб. 

Практичні експерименти з їх діапазоном та якістю звуку здійснювалися 

задля підтвердження висновків музичної теорії видатних вчених 

середньовічного Сходу, яка розвивалася переважно в умовах пала- 

цового мистецтва. Про це свідчить здійснений авторкою аналіз описів 

інструментів у східних трактатах Х–ХІ століть, а також аналіз тих 

конструктивних особливостей інструментів, які були зображені  

у пізніших трактатах – ХІІІ–ХІV століть. У доповіді буде порушено 

дискусійні питання авторства окремих інструментів, які відомі нам 

лише за описами середньовічних трактатів країн Близького та 

Середнього Сходу.  

У результаті аналітичних екскурсів було зроблено висновок, що 

середньовічні інструменти країн Близького і Середнього Сходу були 

призначені для експериментів, які провадилися задля пошуків 

розширення та фіксації звукового діапазону за рахунок мікроальтерації 

тонів, обґрунтування ладової будови східної монодії (з її 17-тоновим 

звукорядом). З іншого боку, задля цієї ж мети використовувались вже 

існуючі інструменти, на основі яких створювались інструменти-

гібриди, що синтезували в своїй морфології ознаки декількох різних 

інструментів, зокрема струнних. Цікаво, що такі інструменти на 



20 

початку ХХ століття не знайшли відображення в міжнародній 

систематиці музичних інструментів Еріха фон Горнбостеля – Курта 

Закса [4]. Пошуки з гібридизації інструментів були спрямовані на 

відтворення специфіки темброво-фонічних та ладових закономірностей 

монодійної за своєю природою музики Близького та Середнього Сходу.  

Аль-Фарабі (870 – 950) та Сафіаддін Урмаві (1216–1294) у своїх 

трактатах не подавали зображень експериментальних інструментів, 

обмежуючись винятково їх описом [2; 3; 5]. Авторство вміщених у них 

малюнків дотепер є не з‟ясованим. Зокрема, до таких зображень 

належить інструмент «шахруд», винахід якого приписують Аль-Фарабі 

(«Великий трактат про музику»). Це – гібридний інструмент, що  

є синтезом цитри й арфи. Його зображення з‟явились лише у копіях 

заданого трактату Аль-Фарабі декількома століттями пізніше  

(ХІІ–ХІІІ ст.). Малюнок відтворює гібридний інструмент, який не 

використовувався в музичній практиці епохи Аль-Фарабі. Він був 

створений анонімним автором пізніше, вже після смерті автора 

трактату.  

Назва шахруд («царський руд») однозначно вказує на тип 

інструмента – лютню руд, а не поєднання цитри й арфи. Лютня «руд» 

була інструментом перського (давньоіранського) походження (дослівно 

її назва перекладається як «струна» [5, с. 987]. Арабська назва 

інструмента (аль уд) походить від перської назви «руд». Сам руд 

уважався винятково двірцевим інструментом. Після завоювання 

арабами країн іраномовного Сходу араби запозичили у персів цей 

інструмент і дали йому загальну назву «аль уд», що означає «дерево». 

Давньоіранським інструментам давали назви або за кількістю струн, які 

називались «руд» або «тар», що були синонімами слова «струна» 

(дутар – дві струни; сетар – три струни тощо), або ж за особливостями 

форми. Так, давньоіранська лютня «барбат» (у перекладі – «грудинка 

качки») своїм профілем нагадує абрис священного водоплавного птаха 

– качки-лебедя. Фарабі зазначав, що в його часи шахруд вже був 

відомим не лише в Ірані, але й у Єгипті та Сирії [3, с. 311]. Це означає, 

що цей удосконалений інструмент був доволі поширеним у тогочасній 

музичній практиці країн Близького і Середнього Сходу. Його 

зображення часто трапляється на чисельних іранських мініатюрах доби 

імперії Тимуридів (1370–1507) та в османських ілюстрованих альбомах 

XV–XVI ст., в яких вміщено тексти та сцени із зображенням 

церемоніальних подій Османської імперії («Surname-i Hümayun», 1582). 

У цих сценах часто зображали шахруд, який за формою нагадує лютню 

«аль уд» або «барбат». Руд був значно більшим за розмірами, ніж 

традиційний інструмент – лютня, шахруд же належав до різновиду 

басових лютень [2]. 



21 

 Подібна до руда (шахруда) ситуація повторилась з інструментами, 

які описані в трактаті С. Урмаві (ХІІІ ст.). Адже саме С. Умраві 

приписують винайдення двох струнних інструментів – цитри (нузга)  

та цитро-лютні (мугні). Ці інструменти також були зафіксовані на сто 

років пізніше, у рукописах ХІV століття. Встановлено, що винайдена 

експериментальна цитра «нузга» в своїй основі мала інструмент, який 

побутував у традиційній практиці народів Близького і Середнього 

Сходу.  

Інший експериментальний інструмент – мугні (муганні), який 

поєднував у собі конструкцію лютні (рубаба) та цитри (нузги). Його 

створення також приписують Урмаві. Цей інструмент зберігся під 

назвою баландзіком, він дотепер існує в традиційному інструментарії 

памірців, групи малих іранських народів, що живуть в високогір‟ях 

Паміру та Гіндукушу. Було встановлено, що подібний інструмент вже 

існував у давньоіранському світі в постелліністичний період (VI ст.), 

задовго до пошуків Урмаві [6; 1, с. 369, рис. 92]. Про це свідчить також 

зображення подібних інструментів на давньоримських саркофагах  

ІІІ століття [1, с. 370. рис. 94в; 8]. Морфологічно подібні інструменти 

ХІІ ст. збереглися на фресках з Капели Палатина та Кафедрального 

собору в Чефалу (о. Сицилія) [7] з часів панування у Південній Європі 

ісламських еміратів (Сицилійський емірат).  

Створені Абдулгадіром Марагі експериментальні інструменти 

відомі також винятково за описами у трактаті «Фаваїд-і ашара» 

(«Десять користей») [3]. Це інструмент «чини сази касат», що 

складався з 76 порцелянових чаш різного розміру. Це також інструмент 

«cази алвах», який зовні нагадує сучасний ксилофон [7]. Недосконалий 

опис інструмента «кануні-мурасеї мудаввар» не дає можливості 

ідентифікувати його з будь-яким східним інструментом того часу. Але, 

відповідно до описаних ознак, його можна зачислити до фрикційних 

інструментів типу колісної ліри або ліри органістри з трактату «Кодекс 

Атлантікус» Леонардо да Вінчі [9].  

Отже, постановка проблеми вивчення середньовічних експеримен- 

тальних інструментів країн Близького і Середнього Сходу в україн- 

ському музикознавстві, а також здійснення комплексного органоло- 

гічного (інструментознавчого) аналізу експериментальних музичних 

інструментів, описаних і зображених у східних трактатах ІХ–ХV ст.  

та інструментів, відомих з іконографічних джерел VI–XV ст., дозволяє 

в подальшому розширити ареал пошуків по всій території Євразій- 

ського континенту, а також екстраполювати отримані результати  

на вивчення експеримантального музичного інструментарію країн 

середньовічної Європи.  

 



22 

Література: 

1. Зінків І. Бандура як історичний феномен: монографія. Київ : 

ІМФЕ, 2013. 448 с. 

2. Charest Je. P. The Long Necked Lute‟s Eternal Return: 

Mythology, Morphology, Iconography of the Tanbūr Lute Family from 

Ancient Mesopotamia to Ottoman Albania. Cardiff: Cardiff University, 

2019. 513 р.  

3. d‟Erlanger R. La musique arabe. Paris: Librairie orientaliste Paul 

Geuthner,1930. T. 1. 329 p.  

4. Hornbostel E. M. von, Sachs С. Classification of Musical 

Instruments: Translated from the Original German by A. Baines  

and K. P. Wachsmann. The Galpin Society Journal. Vol. 14 (Mar., 1961).  

P. 3–29. URL: https://doi.org/10.2307/842168 https://www.jstor.org/ 

stable/842168 

5. Houtsma M. T. Ud. E.J. Brill’s first encyclopaedia of Islam,  

1913–1936. Volume 2. 1197 p.  

6. Meshkeris V. Archaeological Chordophones of Central Asia 

during the 6/3th – 9th Century A.D. Typology, Evolution, Migration. 

Deutsches archäologisches Institut Orient-Abteilung. Orient-Archäologie. 

Band 6. Verlag Marie Leidorf GmbH-Rahden/West. 2000. S. 85–96. 

7. Severini G. A. Reconstruction of some String Instruments  

from the Ceiling Paintings of the Palatine Chapel of Palermo and the 

Cathedral of Cefalù, 12th Century. EXARC Journal. Issue 2025/1. URL: 

https://exarc.net/ark:/88735/10781 

8. Wardle M. A. Musical Instruments in the Roman World.  

Volume 2. London: University of London Institute of Archaeology,  

1981. 240 р.  

9. Winternitz E. Leonardo‟s invention of the Viola Organistra 

(Melodic, chordal, and other drums invented by Leonardo da Vinci).  

Milano : Estratto da Raccolta Vinciana / Fasciolo XX, 1964. 83 p. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



23 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-4 

 

Златовласова О. В. 

викладач кафедри германських та східних мов і перекладу 

Міжнародного гуманітарного університету 

м. Одеса, Україна 

 

Фрумкіна А. Л. 

доктор педагогічних наук, доцент,  

завідувачка кафедри германських та східних мов і перекладу 

Міжнародного гуманітарного університету 

м. Одеса, Україна 

 

КИТАЙСЬКІ ЗАПОЗИЧЕННЯ В УКРАЇНСЬКІЙ МОВІ 

 

Українською мовою, яка належить до східнослов`янської гілки 

індоєвропейської мовної сім`ї, розмовляють понад 40 мільйонів людей, 

переважно в Україні, але також у значних громадах по всьому світу. 

Українська мова, багата на історію та культурне значення, не лише 

розповідає історію свого народу, але й слугує лінгвістичним гобеленом, 

витканим з ниток різних історичних періодів та впливів. Розуміння 

етимологічного коріння української лексики може запропонувати 

захопливе розуміння еволюції мови, її зв`язків з іншими мовами  

та культурних обмінів, які формували її упродовж століть. 

З усіх мов світу китайська (мандаринська) тримає першість  

за кількістю носіїв як рідної, що складає 921 мільйон людей. Загалом 

же її знають понад 1 мільярд людей у Китаї та країнах Південно-

Східної Азії (Індонезія, Камбоджа, Лаос, В`єтнам, М‟янма, Малайзія, 

Тайланд, Сінгапур). Більшість лінгвістів з усього світу схиляються  

до думки, що китайська – не цілісна мова, а радше група діалектів, 

генетично споріднених, але все ж виразно відмінних. Деякі з них 

різняться між собою приблизно так само, як українська мова 

відрізняється від польської або французька від італійської.  

Китайська мова – не лише найпоширеніша, а й найважча для 

вивчення, принаймні для європейців, головна причина чого є їх складна 

ієрогліфічна писемність. У книжному мовленні використовують 

близько 80 тисяч ієрогліфів, у розмовному – від 3 до 5 тисяч. З огляду 

на стрімке економічне, технологічне та культурне піднесення сучасного 

Китаю до кінця ХХІ століття китайська мова має всі шанси стати 

другою світовою (поряд з англійською) [2]. В українську мову 



24 

запозичено ряд слів китайського походження. Розглянемо особливості 

їх походження і використання в китайській та українській мовах. 

БÁЙХОВИЙ – «розсипний, непресований (про чай)» від 

китайського відповідника 白花 [báihuā], що буквально означає «біла 

квітка». 拜霍維是一種獨特的茶葉品種。[Bài huò wéi shì yīzhǒng dútè de 

cháyè pǐnzhǒng] – Байховий є унікальним сортом чаю.  

ЧÁЙ – «рослина та напій з неї» від китайського відповідника  

茶 [chá]. 请给我一杯茶。[Qǐng gěi wǒ yībēi chá] – Будь ласка, дайте 

мені чашку чаю. 

ТАЙФУ Н – «руйнівний ураган» від китайського відповідника  

颱風 / 台风 [táifēng], що буквально означає «великий вітер». 台风天气

。[Táifēng tiānqì]  Погода як під час тайфуну.  

ФЕНШУ Й – «спосіб гармонізації відносин людини з довкіллям» від 

китайського відповідника 風水 / 风水 [fēngshuǐ], що буквально означає 

«вітер і вода». 风水不好。[Fēngshuǐ bù hǎo]  Погана енергетика місця. 

КУНГ-ФУ  – «оздоровча гімнастика та спортивна боротьба; спосіб 

самозахисту без зброї» від китайського відповідника 功夫 [gōngfu], що 

буквально означає «майстерність, виконання». 他在自己的專業領域已

經爐火純青。[Tā zài zìjǐ de zhuānyè lǐngyù yǐjīng lúhuǒchúnqīng]  Він 

досяг майстерності у своїй професії. 我正在學習功夫。[Wǒ zhèngzài 

xuéxí gōngfū]  Я вивчаю кунг-фу. 

ЦИГУ Н – «дихальна гімнастика» від китайського відповідника 氣功 

/ 气功 [qìgōng], що буквально означає «робота з диханням». 我练气功 

[Wǒ liàn qìgōng] – Я займаюся цигуном.  

УШУ  – «традиційне китайське бойове мистецтво» від китайського 

відповідника 武術 / 武术 [wǔshù], що буквально означає «військова 

майстерність». 武術是一種獨特的武術。[Wǔshù shì yīzhǒng dútè de 

wǔshù] – Ушу є унікальним бойовим мистецтвом. 

ТОФУ  – «соєвий сир» від китайського відповідника 豆腐 [dòufu], 

що буквально означає «зброджені боби». 豆腐是一種精製的起司。
[Dòufu shì yīzhǒng jīngzhì de qǐ sī] – Тофу є вишуканим сортом сиру.  

НÁНКА – «груба бавовняна тканина жовтого кольору», що 

утворено від назви китайського міста Нанкін, звідки спочатку завозили 

цю тканину, від китайського відповідника南京 [Nánjīng], що буквально 

означає «південна столиця». 南京非常適合縫製洋裝。[Nánjīng fēicháng 

shìhé féngzhì yángzhuāng] – Нанка чудово підійде для пошиття сукні. 

ЛÍЧІ – «плодове дерево родини сапіндові» від китайського 

відповідника 荔枝 [lìzhī]. 我喜欢吃荔枝。 [Wǒ xǐhuān chī lìzhī] – Мені 

подобається їсти лічі. 



25 

ГÍНКГО – «рід унікальних листопадних голонасінних рослин» від 

китайського відповідника 銀杏 / 银杏 [yínxìng], що буквально означає 

«срібна абрикоса». 我喜欢银杏叶的形状。 [Wǒ xǐhuān yín xìng yè de 

xíngzhuàng] – Мені подобається форма листя гінкго.  

ДÁО – «шлях, правило, принцип» від китайського відповідника 道 

[dào]. 道是一個深刻的哲學概念，它關乎現實的本質和理想生活。[Dào 

shì yīgè shēnkè de zhéxué gàiniàn, tā guānhū xiànshí de běnzhí hé lǐxiǎng 

shēnghuó] – Дао – глибинне філософське поняття, яке стосується самої 

суті реальності та ідеального життя. 

ЖЕНЬШÉНЬ – «трав‟яниста лікувальна рослина» від китайського 

відповідника 人参 [rénshēn], що буквально означає «людина + корінь». 

人参乌龙茶 [Rénshēn wūlóng chá] – Женьшеневий улун – популярний 

вид чаю, який поєднує смак улуну з тонким ароматом женьшеню, що 

надає йому солодкуватого присмаку.  

КАОЛÍН – «порцелянова глина» від китайського відповідника 高嶺 

[gāolǐng], що буквально означає «дуже високий горб». 制作瓷器需要好

的瓷土。[Zhìzuò cíqì xūyào hǎo de cítǔ] – Для виготовлення порцеляни 

потрібна хороша порцелянова глина [1]. 

З вищезазначених прикладів робимо висновок про різні смислові 

значення тих самих лексичних одиниць у китайській та українській 

мовах можуть мати, які визначаються предметом обговорення та 

конкретною ситуацією. Саме тому значення запозичених слів з інших 

мов необхідно досліджувати в обох мовах, щоб ідентифікувати його 

первинне значення та ймовірність зміни змісту слова при використанні 

його в іншій мові. 

Українська лексика, відповідно, розповідає історію нації, яка була 

перехрестям культур, ідей та історичних подій. Для філологів 

розуміння цих етимологічних зв`язків може покращити розуміння 

мовної спадщини української мови, оскільки кожне слово несе в собі 

частинку історії мови та культурних взаємодій, які її сформували. 

Оскільки Україна продовжує стверджувати свою мовну ідентичність  

у сучасному світі, вивчення її етимологічної лексики залишається 

життєво важливим та збагачувальним напрямом дослідження, що 

пропонує глибше розуміння мови та людей, які нею розмовляють [2]. 

 

Література: 

1. Етимологічний словник української мови. URL: https://archive.org/ 

details/etslukrmov1/page/n22/mode/1up (дата звернення: 08.12.2025). 

2. Етимологія української лексики. URL: https://talkpal.ai/ 

vocabulary/etymological-vocabulary-in-the-ukrainian-language/ (дата 

звернення: 08.12.2025). 



26 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-5 

 

Кожолянко О. В. 

кандидат історичних наук, доцент,  

доцент кафедри всесвітньої історії  

Чернівецького національного університету імені Юрія Федьковича  

м. Чернівці, Україна 

 

ОБРАЗ ЗМІЇ У РЕЛІГІЙНО-МІФОЛОГІЧНІЙ СИСТЕМІ 

СТАРОДАВНЬОЇ МЕСОПОТАМІЇ 

 

Образ змії у релігійно-міфологічній системі Месопотамії (Шумер, 

Аккад, Вавилон) демонструє виняткову амбівалентність і багато- 

гранність, охоплюючи як життєдайні, так і руйнівні аспекти космосу,  

і слугуючи потужним архетипом, що відображав фундаментальні 

уявлення про циклічність, владу та походження світу. 

У месопотамській релігійній системі змія набула важливого 

символічного статусу, особливо у сфері регенерації, безсмертя та 

зцілення. Ця асоціація ґрунтувалася на спостереженні за біологічним 

феноменом екдизису (процесу скидання шкіри), який тлумачився як 

буквальне самооновлення та відродження, що дозволяло істоті 

“скинути” старість та хвороби. З цієї причини змія стала архетипом 

циклічності життя і смерті, а також можливості відновлення здоров'я. 

Ця символіка найяскравіше проявилася у культі шумерського бога 

Нінгішзіди, божества підземного світу, вегетації та долі, якого часто 

зображували у вигляді людини, оточеної двома зміями, що переплі- 

таються, або як дракона, що обвиває жердину [1, c. 77]. Ці зображення 

підкреслювали зв'язок з землею, з якої походить життя, і з циклічним 

відновленням природи. Хоча месопотамські образи Нінгішзіди, що має 

хтонічне походження, демонструють іконографічну паралель до пізні- 

шого грецького посоха Асклепія, їхня символіка є універсальною: 

життєдайна сила та зцілення походять із першоджерела буття. Зміїні 

мотиви також функціонували як апотропеїчні символи у храмових  

та палацових ансамблях, сприяючи стабільності та захисту. 

У космогонічному міфі творіння, описаному у вавилонському епосі 

“Енума Еліш”, змія виступає як домінантний архетип первісного хаосу 

та недиференційованої матерії [3, c. 421]. Ця роль втілюється у богині 

Тіамат – уособленні солоних вод, чий образ у пізніших версіях епосу 

набуває рис гігантського змія або багатоглавого дракона [1, c. 78]. 

Конфлікт між Тіамат та молодими богами, очолюваними Мардуком,  

є центральною подією: акт творіння (космосу) був досягнутий через 



27 

космічну війну та подолання хаосу. Мардук, перемігши Тіамат і роз- 

сікши її тіло, створив небо і землю, що робить змію одночасно 

символом загрози руйнування і сировини для створення всього сущого, 

будучи необхідним антагоністом для встановлення світового порядку. 

Символічна еволюція зміїного образу від неприборканого хаосу  

до сили, що служить порядку, найкраще ілюструється через Муш- 

хушшу. Ця змієподібна драконічна істота зі специфічним виглядом 

(лускате тіло, рогата голова, левові передні лапи, орлині задні та 

скорпіонячий хвіст) була асоційована з богом Мардуком та Набу. 

Мушхушшу виконував функцію священної тварини та божественного 

посланця. Його грізний вигляд, що поєднував різні хижі елементи, 

підкреслював всемогутність і непереможність його божественного 

господаря. Розміщення Мушхушшу на Воротах Іштар (бл. 575 р. до н. 

е.) слугувало прямою легітимізацією правління царя Навуходоносора 

II, символізуючи сакральний статус міста та його правителя. Як апо- 

тропей він візуально відлякував злі сили, будучи інтегрованою 

первісною силою, що служить космогонічному порядку. 

Змія була первинним хтонічним символом, що тісно асоціювався  

з підземними водами (Абзу) та божеством Енкі/Еа, символізуючи 

життєдайну вологість та родючість. Її здатність проникати у ґрунт 

пов'язувала її з Нінхурсаг (богинею землі) [5, c. 75] та підземним світом 

(Е-кур), де вона виступала як посередник і охоронець таємниць. 

Змія також асоціювалася з мудрістю та вічністю. Її образ часто 

фігурував поруч із Деревом Життя на циліндричних печатках ІІІ тис. до 

н. е., символізуючи невіддільність життя від смерті та вічний цикл 

оновлення. В “Епосі про Гільгамеша” змія, викравши траву безсмертя, 

стає посередником між божественним безсмертям та людською 

смертністю, підтверджуючи, що її здатність до оновлення є частиною її 

вічної природи. 

У сукупності, образ змії у Месопотамії відображав фундаментальну 

амбівалентність їхньої космології. Змія була універсальним символом, 

що об'єднував первісну стихію (Тіамат), життєдайну силу (Нінгішзіда), 

мудрість та упорядковану імперську владу (Мушхушшу), 

демонструючи, що порядок (космос) має постійно боротися з хаосом, 

але водночас інтегрувати його первісні сили для підтримки життя та 

регенерації. 

 

Література: 

1. Black, J. A., & Green, A. Gods, Demons and Symbols of Ancient 

Mesopotamia: An Illustrated Dictionary. British Museum Press. 1992. 192 р. 

2. Bottero, J. Religion in Ancient Mesopotamia. University of Chicago 

Press. 2001. 246 р. 



28 

3. Foster, B. R. Before the Muses: An Anthology of Akkadian 

Literature. 3rd ed. Bethesda, MD: CDL Press. 2005. 1044 р. 

4. Jacobsen, Th. The Treasures of Darkness: A History of Meso- 

potamian Religion. Yale University Press.1976. 288 р. 

5. Kramer, S. N. History Begins at Sumer. University of Pennsylvania 

Press. 1981. 247 р. 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-6 

 

Ліхтей І. М.  

кандидат історичних наук, доцент,  

завідувач кафедри Античності, Середньовіччя  

та історії України домодерної доби  

ДВНЗ «Ужгородський національний університет»  

м. Ужгород, Україна 

 

ЄВРЕЙСЬКИЙ ПОГРОМ У ПРАЗІ ПІД ЧАС  

ПЕРШОГО ХРЕСТОВОГО ПОХОДУ (1096–1099) 

 

Упродовж усієї епохи Середньовіччя євреї були розсіяні по різних 

країнах, де становили особливу верству, яка зазнавала гонінь з боку 

панівних релігій. У період із VII по ХІІ ст., коли в результаті активної 

завойовницької політики Арабський халіфат зайняв значну територію 

від Індії до Піренеїв, під владою мусульман опинилося близько 90 % 

усього єврейського населення. Починаючи з ХІ ст., єврейські общини 

стали набувати важливого значення у країнах Західної й Центральної 

Європи.  

Як в Арабському халіфаті, так і в європейських країнах переважна 

частина євреїв зосереджувалася в містах. Така ситуація обумов- 

лювалася цілеспрямованою державною політикою, в результаті якої 

найбільш вигідним заняттям для єврейського населення ставала 

торгівля. Саме цим пояснюється той факт, що основною сферою 

діяльності євреїв були, як правило, торгівля і лихварство. Та попри це, 

у середовищі євреїв було чимало представників вільних професій – 

учених, лікарів, астрономів, перекладачів, письменників. У єврейських 

общинах спостерігався досить високий рівень освіченості – майже все 

чоловіче і більшість жіночого населення було письменним. 

У середньовічних містах євреї, зазвичай, оселялися в окремих 

кварталах, що сприяло збереженню в єврейських общинах системи 



29 

внутрішнього самоуправління та полегшувало дотримання релігійних 

приписів. 

На території середньовічних мусульманських держав життя євреїв 

було відносно безтурботним. Щодо країн Західної й Центральної 

Європи, то становище євреїв упродовж століть тут залежало від 

політики, яку втілювала християнська церква. Ще в IV ст. римські 

християнські імператори визнали за євреями право сповідувати свою 

віру. Однак догмати середньовічної церкви були переконані, що євреї 

всіх поколінь мають нести відповідальність за розп‟яття Христа. Тому 

вважалося, що їхнє пригнічене становище є свідченням істинності 

християнського віровчення [2, c. 36–37]. 

Загалом аж до 1095 р., допоки не стали ширитися заклики до 

Першого хрестового походу, населення більшості країн Західної 

Європи ставилося до євреїв відносно толерантно. Євреї вважалися 

сумлінними містянами, контролювали торгівлю, володіли рідкісними 

професіями, мали здатність швидко збагачуватися й, відповідно, 

сплачували чималі податки. Періодично, щоправда, траплялися  

й неприємності: гоніння у Франції 1007 р., насильницьке хрещення  

в Майнці 1012 р. Але в цілому єврейські общини жили непогано  

й розросталися, особливо в регіоні басейну річки Рейн. У 1084 р. 

єпископ Шпейера надав євреям хартію – привілей, відповідно до якого 

вони, крім іншого, отримали право зводити навколо свого кварталу  

в місті стіну, що мало стати стимулом оселятися тут. У 1090 р. 

імператор Генріх IV (1056–1106) підтвердив цю хартію і у Вормсі 

подарував євреям новий привілей [7, p. 205].  

Десь на початок 90-х років ХІ ст. припадає і перша письмова згадка 

про євреїв, шо проживали у Празі, хоча традиції їхньої діяльності в 

цьому місті сягають давніших часів. Ідеться про повідомлення хроніста 

Козьми Празького, яке датується 1091 роком. Тоді спалахнув конфлікт 

між представниками панівної в країні династії Пршемисловичів, 

зокрема між чеським королем Вратиславом ІІ (1061–1092) і його 

братом Конрадом, який був удільним князем у Брні. Король Вратислав 

ІІ пішов на брата війною і примирити їх зуміла Конрадова дружина 

княгиня Вірпірка (Wirpirk, Virpirka, Hilburga), яка вийшла назустріч і 

слізно просила короля змилостивитися над її чоловіком. При цьому 

вона сказала, що Вратислав ІІ ніде так не зможе збагатитися і здобути 

більшої слави, ніж у Празькому підградді та на Вишеградській вулиці 

(in suburbia Pragensi et vico Wissegradensi). Бо саме там живуть іудеї, 

які мають дуже багато золота й срібла, і саме там мешкають найбагатші 

купці всіх народів та найзаможніші міняйли (Ibi Judaei auro et argento 

plenissimi, ibi ex omni gente negotiatores ditissimi, ibi monetarii 

opulentissimi) [5, p. 127]. Отже, вже наприкінці ХІ ст. Празьке підграддя 



30 

та Вишеградська вулиця, де проживали євреї, були для чехів синонімом 

добробуту й багатства.  

У середовищі європейських можновладців єврейські статки 

викликали заздрість. Тож на офіційному рівні спостерігалося поступове 

зростання негативних тенденцій у ставленні до євреїв. Світські воло- 

дарі дедалі частіше сприймали євреїв як свою особисту власність, якою 

можна розпоряджатися як завгодно: можна вилучити від них прибутки, 

а в разі необхідності – відібрати навіть весь капітал. Почуття 

нетерпимості до євреїв спостерігалося і в середовищі багатьох духов- 

них отців. Стали активно поширюватися чутки про те, що євреї взагалі 

відрізняються від решти нормальних людей і це підтверджувалося 

їхніми специфічними законами стосовно їжі та її приготування, забиття 

худоби й обряду обрізання. Про євреїв подейкували, що вони ховають 

хвости, страждають на геморой і мають специфічний запах, однак усе 

це миттєво зникне, як тільки їх охрестити [7, p. 205–207].  

Подібні антисемітські настрої накопичувалися, поки, нарешті, не 

вилилися в єврейські погроми під час Першого хрестового походу,  

із закликом до початку якого папа Урбан ІІ (1088–1099) звернувся після 

закінчення офіційних засідань Клермонського собору 27 листопада 

1095 року [1, c. 397; 6, p. 137–140]. Уже весною 1096 р. під керів- 

ництвом Петра Пустинника (Петра Ам‟єнського), бідних рицарів 

Вальтера Голяка та Фульхерія Орлеанського з північних і центральних 

регіонів Франції вирушили у хрестовий похід на Схід загони 

злиденних, погано озброєних селян. Вони пройшли через Німеччину і, 

спустившись уздовж течії за Дунаєм, досягли Константинополя. Тією ж 

дорогою рухалися й інші селянські загони, що сформувалися в Німеч- 

чині на берегах Рейну, до яких приєдналося чимало волоцюг і рицарів-

авантюристів. Їхній шлях позначився масовими єврейськими 

погромами в містах Кельні, Майнці, Вормсі, Шпеєрі та ін. [1, c. 398;  

3, p. 271–295; 4, s. 475, 477; 6, p. 140–142]. Наприкінці травня 1096 р. 

одна з таких ватаг, що складалася приблизно із 12 тис. осіб, під 

проводом якогось Фолкмара підійшла до Праги [4, s.479; 8 , s. 376].  

Так само, як і в інших містах Західної Європи, екзальтовані 

селянські пілігрими нападали на євреїв у Празі й, усупереч їхньому 

бажанню, здійснювали над ними обряд хрещення, а тих, котрі чинили 

опір, убивали. Празький єпископ Козьма (1091–1098) насильницьке 

хрещення вважав таким, що суперечить церковним законам і, прой- 

нятий почуттям справедливості, намагався протидіяти єврейським 

погромам. Та його намагання виявилися марними, позаяк ніхто з пра- 

жан не наважився підтримати свого владику. Саме так розповідає про 

ці події хроніст Козьма Празький [5, p. 139]. Однак єврейський хроніст 

ХІІ ст. рабин Соломон бен Самсон повідомляє, що, очевидно, в Празі, 



31 

чи десь поблизу Вишеграда, відбулося військове зіткнення між 

хрестоносцями та євреями, до яких чеський князь Бржетислав ІІ  

(1092–1100), що в той час воював у Силезії, відрядив у поміч чисельний 

військовий підрозділ у кількості 1000 осіб. Об‟єднавшись з євреями, 

яких було близько 500 осіб, чеські вояки розправилися з нападниками. 

Внаслідок цього хрестоносці рушили в Угорщину, однак усе-таки 

встигли добряче пограбувати єврейське поселення в Празі [4, s. 479].  

Після відступу хрестоносців празькі євреї знову повернулися до 

віри своїх предків. Єпископ Козьма не перешкоджав їм у цьому, але 

інші священнослужителі, князівські урядовці та чимало чехів вважали 

це злочином. Поблажлива позиція єпископа в цій справі їх неабияк 

обурювала. Ситуація в Празі стала настільки напруженою, що 1098 р. 

деякі євреї втекли з країни, а інші взялися таємно переправляти своє 

багатство у Польщу чи в Угорщину. Їхній вчинок неабияк розлютив 

князя Бржетислава ІІ, який вважав євреїв своєю власністю. Тож він 

вирішив покарати тих євреїв, які залишилися. Князь відрядив до них 

свого комірника, а з ним і кілька вояків, наказавши обібрати цих євреїв 

з голови до ніг. Князівське доручення було виконано з великою 

запопадливістю. Повідомивши очільникам єврейської общини про 

волю Бржетислава, комірник і воїни ввірвалися в будинки євреїв, 

захопили знайдені там скарби та цінні речі й не залишили їм нічого, 

крім зерна на прожиття (et statim irumpentes everterunt domos, acceperunt 

thesaurus et quicquid supllectilis optimum invenerunt. Nihil nisi quod solum 

pertinent ad victum granum frumenti, eis reliquerunt) [5, p. 140].  

Отже, під час Першого Хрестового походу євреї, які проживали  

в Празі, завдяки підтримці єпископа та князя Бржетислава ІІ не зазнали 

наруги з боку однієї з ватаг пілігримів, яка рухалася через чеські землі. 

Проте євреї не почувалися в безпеці й стали полишати країну,  

що обурило Бржетислава ІІ, який звелів своїм урядовцям відібрати від 

них усе багатство. Тож єврейський погром у Празі відбувся фактично 

за наказом керманича держави. 

 

Література: 

1. Войтович Л., Овсінський Ю. Історія війн і військового мис- 

тецтва. У 3 томах. Том 1. Від зачатків військової організації до про- 

фесійних найманих армій (бл. 3060 р. до Христа – початок XVI ст.). 

Харків : Фоліо, 2017. 894 c.  

2. Ліхтей І. Статус євреїв у Чеській державі Пршемисловичів  
в ХІ–ХІІІ ст. Židia pred a za Karpatmi v priebehu stároči / Ed. Peter Kónya. 

Prešov : Vydavateľstvo Prešovskej university. S. 36–48. 



32 

3. Alberti Aquensis. Historia Hierosolymitana. Recueil des historiensdes 

croisades. Historiens occidentaux. Paris: Imprimerie Nationale, 

MDCCCLXXIX. Tome quatrièmet. P. 265–713.  

4. Bláhová M., Frolík J., Profantová N. Velké dějiny zemí Koruny 

české. Svazek I. Do roku 1197. Praha – Litomyšl: Paseka, 1999. 798 s.  

5. Cosmae chronicon Boemorum (Kosmův letopis český). Fontes rerum 

Bohemicarum. Prameny dějin českých, vydávané z nadání Palackého. Praha 

: Nákladem musea Království Českého, 1874. Tom II. (Díl II). Fasc. 1. 

(Svazek 1). P. 1–198. 

6. Historia quae dicitur Gesta dei per francos edita a venerabili Domino 

Guiberto, abbate monasterii sanctae Mariae Novigenti. Recueil des 

historiensdes croisades. Historiens occidentaux. Paris : Imprimerie 

Nationale, MDCCCLXXIX. Tome quatrièmet. P. 113–264.  

7. Johnson P. A History of the Jews. New York : Perennial Library, 

1988. 644 p. 

8. Novotný V. České dějiny. Dílu I. část II. Od Břetislava I.  

do Přemysla I. Praha : Nákladem Jana Laichtera, 1913. 1216 s. 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-7 

 

Литвиненко Р. О. 

доктор історичних наук, професор, 

професор кафедри історії та археології 

Донецького національного університету імені Василя Стуса 

м. Вінниця, Україна 

 

ІСТОРИКО-КУЛЬТУРНА СПАДЩИНА ЄГИПТУ  

В НУМІЗМАТИЧНОМУ ВІДДЗЕРКАЛЕННІ 

 

За роки викладання курсу «Археологічна спадщина в публічному 

просторі», що читається здобувачам магістерської програми «Публічна 

історія» в Донецькому національному університеті імені Василя Стуса, 

у автора з‟явились певні напрацювання й матеріали, які можуть 

виявитись цікавими широкому загалу, а не лише його студентам.  

З огляду на тематику й напрями конференції, було вирішено звернутись 

до спадщини Єгипту і проаналізувати досвід цієї країни у використанні 

свого національного надбання в іміджевій політиці, зокрема такій її 

сфері, як грошові знаки, що є окремим і специфічним сектором 

публічного простору. Певний досвід такого роду вже існує [1; 2; 3]. 



33 

 
 

Рис. 1. Монети Республіки Єгипет, Об’єднаної Арабської 

Республіки, Арабської Республіки Єгипет з археологічною 

тематикою:  



34 

1 – 5 фунтів, Au, 1955, Революція 1952 р.; 2 – 1 міллім, 1956;  

3 – 5 піастрів, 1975, ФАО; 4 – 10 піастрів, 1975, ФАО; 5 – 10 піастрів, 

1970, 18-річчя аграрної реформи; 6 – 10 піастрів, 1977, ФАО;  

7 – 50 піастрів, 1956, виведення британських військ; 8 – 20 піастрів, 

1956; 9 – 1 ф., 1993, 20-річчя Війни Судного дня; 10 – 1 ф., Ag, 1981, 

25-річчя націоналізації Суецького каналу; 11 – 5 ф., Ag, 1975, 50-річчя 

ФАО; 12 – 5 ф., Ag, 1975, Прикладні професії; 13 – 5 ф., Ag, 1976, 

ФАО; 14 – 5 ф., Ag, 1977, Збереження розвитку Продовольчої програми 

ФАО; 15 – 5 ф., Ag, 1978, 25-річчя Айн-Шамського університету;  

16 – 5 ф., Ag, 1979, 100-річчя Банку Земельної реформи; 17 – 5 ф.,  

Ag, 1979, Рік дитини, ФАО; 18 – 5 ф., Ag, 1980, Продовольча програма 

ФАО; 19 – 5 ф., Au, 1980, День лікаря; 20 – 5 ф., Ag, 1981, Всесвітній 

день продовольства; 21 – 5 ф., Ag, 1981, Праця і продовольство для 

всіх; 22 – 5 ф., Ag, 1986, Факультет менеджменту; 23 – 5 піастрів, 1977, 

50-річчя текстильної промисловості; 24 – 5 піастрів, 1984, піраміди 

Гізи; 25 – 5 ф., Ag, 1985, XV Міжнародний конгрес Союзу архітекторів; 

26 – 5 ф., Ag, 1986, МАГАТЕ; 27 – 50 ф., Au, 1988, XXIV Літні 

Олімпійські ігри, Сеул; 28 – 5 ф., Ag, 1986, 50-річчя Нацбанку;  

29 – 5 ф., Ag, 1987, День ветеринара; 30 – 5 ф., Ag, 1988, Науково-

дослідний центр; 31 – 5 ф., Ag, 1989, 100-річчя Каїрського сільгосп. 

факультету. 

 

Єгипет, будучи країною, що володіє одними з найбільш значущих,  

а головне найбільш відомих скарбів світової історико-культурної 

спадщини, насамперед археологічних пам‟яток, чимало з яких 

включено до Списку всесвітньої спадщини ЮНЕСКО, усвідомлюючи 

цю обставину, почав доволі активно і системно використовувати її в 

іміджевій політиці від середини ХХ ст., після завоювання повної 

незалежності. Однією зі сфер її реалізації був випуск грошових знаків 

(монет і купюр) з відповідною символікою. Окрім частини звичайних 

обігових монет, це також були комеморативні (пам‟ятні) та ювілейні 

монети, які згодом доповнились емісіями т. зв. банківських монет, що 

не перебувають у повсякденному грошовому обігу, а призначені для 

інвестування, накопичення, колекціонування, подарунків тощо. Про- 

тягом часу, який сплив за минулі десятиріччя, ця практика пройшла 

певні трансформації, як у тематичній приуроченості монетних 

випусків, так і у формах їх іконографічної реалізації, а також у тех- 

нології виготовлення. 

 

 

 

 



35 

 
 

Рис. 2. Монети Арабської Республіки Єгипет  

з археологічною тематикою: 

1 – 5 ф., Ag, 1990, ХV футбольний чемпіонат світу, Італія; 2 – 5 ф.,  

Ag, 1992, Кубок світу з футболу; 3 – 5 ф., Ag, 1995, 50-річчя ФАО; 4 – 5 ф., 

Ag, 1997, Всесвітні парламентська конференція, Каїр; 5 – 1 ф., 2010;  

6 – 5 ф., Ag, 2004, 50-річчя воєнного виробництва; 7 – 5 ф., Ag, 2022,  

100-річчя відкриття гробниці Тутанхамона; 8 – 5 ф., Au, 2002, 50-річчя 

Єгипетської революції; 9 – 1 ф., Au, 2003, 30-річчя Жовтневої війни;  

10 – 100 ф., Au, 2025, відкриття Великого Єгипетського Музею;  

11-14 – 5 ф., Ag, 1993, серія «Стародавні скарби»; 15-18 – 50 ф., Au, 1983, 

серія «Стародавні скарби»; 19-20 – 100 ф., Au, 1983, серія «Стародавні 

скарби»; 21, 22 – сувенірні монети; 23 – 100 ф., Au, 1991; 24 – 100 ф.,  

Au, 1989; 25 – 100 ф., Au, 1990. Масштаб: 1:1. 



36 

Перші приклади карбування єгипетських монет, що містили зобра- 

ження об‟єктів археологічної спадщини, припадають на середину – 

другу половину 1950-х рр., коли Єгипет здобув незалежність і змінив 

монархічний політичний режим на республіканський. Ці емісії, зокрема 

присвячені подіям революції 1952 р., виведенню британських військ 

1956 р., або утворенню Об‟єднаної Арабської Республіки 1958 р., 

містили характерні або дещо стилізовані давньоєгипетські атрибути – 

стріляючого з лука фараона Рамзеса ІІ на колісниці, єгиптянина  

з факелом та розірваними кайданами (рис. 1: 1, 7). В цей же період 

з‟явилась серія монет різного номіналу, на реверсі яких відкарбоване 

погруддя сфінкса (рис. 1: 8). 

Новий сплеск активності з випуску монет із давньоєгипетською 

символікою припадає на 1970–1980-ті. В цей період з‟являється чимало 

комеморативних і ювілейних монет, а також тематичні серії, в оформ- 

ленні яких активно використано знакові об‟єкти археологічної 

спадщини або спеціально підібрані зразки давньоєгипетської іконо- 

графії. Примітно, що навіть до композицій, далеких від давньої історії 

та археології (20-річчя війни Судного дня, 25-річчя націоналізації 

Суецького каналу), іноді лише фоном, вписували атрибути давньо- 

єгипетської історії (рис. 1: 9, 10). Чи не найбільш поширеними в цей 

період стали емісії, присвячені подіям чи акціям, пов‟язаним з гумані- 

тарними місіями різноманітних підрозділів ООН, насамперед про- 

довольчої та сільськогосподарської організації FAO, а також фонду 

захисту дітей UNICEF, таким як реалізація продовольчої програми 

(1975, 1976, 1977, 1979, 1980, 1981), харчування і здоров‟я (1979), 

всесвітній день продовольства (1981), 50-річний ювілей FAO (1995), 

міжнародний рік жінки (1975), день лікаря (1980), день ветеринара 

(1987), день науки (1981), прикладні професії (1980) тощо (рис. 1: 3–6, 

11–14, 16–21). Присутня така символіка і на різних ювілейних, 

пам‟ятних і посвятних монетах: 50-річчя текстильної промисловості 

(1977), 100-річчя Банку земельної реформи (1979), 25-річчя 

університету Айн-Шамс (1978), 50-річчя Національного банку (1986), 

100-річчя Каїрського факультету сільського господарства (1989),  

XV Міжнародний конгрес Союзу архітекторів (1985), XXIV літні 

Олімпійські ігри (1988), МАГАТЕ-IAEA (1986) та інших (рис. 1: 15, 16, 

22–31). У 1980-х роках запроваджено практику випусків комерційних 

монет, що не перебували у грошовому обігу. 

1990-ті роки позначились деяким зменшенням кількості серій, що 

містили археологічну атрибутику, а водночас появою спеціальних 

випусків, іноді доволі об‟ємних, присвячених історико-культурній 

спадщини Єгипту. Змінилась і тематика зображень на металевих гро- 

шових знаках: замість звичної для попередніх десятиліть приуроченості 



37 

до діяльності структур ООН, з‟явились серії повністю або переважно 

археологічної спрямованості, які продовжували закладену в попереднє 

десятиріччя практику: срібні й золоті номінали від 5 до 100 фунтів 

серій «Давньоєгипетські скарби», «Скарби світу» (1983; 1994; 1999).  

Ці монети характеризуються широким спектром тематичних 

зображень, що включають представників чисельного пантеону 

єгипетських богів та правителів, а також пам‟яток монументальної 

архітектури. Обмеженість обсягу публікації дозволяє навести лише 

частину монет цих виразних серій (рис. 2: 11–20). Такі емісії були 

винятково комерційними й випускались у відповідному колекційному 

оформленні та якості. Водночас продовжували карбуватись комемо- 

ративні монети, присвячені ювілеям та значущим подіям, причому не 

завжди пов‟язаним з Єгиптом (рис. 2: 1–4): ХХV Літні Олімпійські ігри 

в Барселоні (1992), Міжнародна конференція з питань народонаселення 

та розвитку в Каїрі (1994), ХХІ міжнародний конгрес педіаторів (1995), 

Єгипетське товариство інженерів (1995), 100-річчя страхової компанії 

«Аль-Алія» (2000). 

ХХІ сторіччя деякою мірою зберегло ці тенденції. Періодично 

з‟являлись комеморативні емісії, зокрема й серії, з давньоєгипетською 

символікою (рис. 2: 6–10): Національна Рада жінок (2001), 50-річчя 

Єгипетської революції (2002), 30-річчя Війни Судного дня (2003),  

50-річчя воєнної промисловості (2004), Єгипетське товариство 

інженерів (2020), 100-річчя відкриття гробниці Тутанхамона (2022), 

Відкриття Великого Єгипетського музею (2025). Також банківська 

система АРЄ продовжувала випуск сувенірних і комерційних монет з 

коштовних металів великих номіналів. В оформленні частини з них 

продовжують фігурувати знакові атрибути єгипетської археології, 

серед яких традиційно домінують добре впізнавані образи пірамід Гізи, 

Сфінкса, Тутанхамона і Нефертіті (рис. 2: 21–25). Показово й те, що ці 

єгипетські візитівки в останні десятиріччя активно експлуатуються 

багатьма державними та приватними банками різних країн світу, 

насамперед Африки, Азії, Океанії та Європи, які здійснюють чисельні 

емісії комерційних монет з яскравою давньоєгипетською символікою. 

Ці новинки нумізматичного світу, поза сумнівом, заслуговують 

окремого висвітлення й аналізу. Втім, це вже зовсім інша історія. 

 

Література: 

1. Ахновський Д. В., Литвиненко Р.О. Антична і середньовічна 

спадщини Криму на монетах України. ХХVІ Сходознавчі читання  

А. Кримського: матеріали міжнародної наукової конференції (30 лис- 

топада 2023 р.). Київ ; Львів; Торунь : Liha-Pres, 2023. С. 205–209. 



38 

2. Ахновський Д. В., Литвиненко Р. О. Відображення археологічної 

спадщини давнього Єгипту на грошових знаках світу. Актуальні 

питання гуманітарних наук. Дрогобич : Видавничий дім «Гельветика», 

2024. Вип. 81. Том 1. С. 4–11. 

3. Pinn T. The History of modern Egypt through its commemorative 

coins. Scoop Empire. URL: https://scoopempire.com/the-history-of-modern-

egypt-through-its-commemorative-coins/ 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-8 

 

Маленька Т. Ф. 

кандидат філологічних наук, доцент, 

доцент кафедри мов і літератур Близького та Середнього Сходу 

Київського національного університету імені Тараса Шевченка 

м. Київ, Україна 

 

ПАНТЕЇСТИЧНИЙ СВІТОГЛЯД ПОЕЗІЇ СОГРАБА СЕПЕГРІ 

 

Поезія Сограба Сепегрі (ضهراب ضپهری) (1980–1928) – іранського 

художника, філософа, містика з пантеїстичним світоглядом – належить 

до кращих здобутків модерністичної літератури Ірану другої половини 

ХХ ст. С. Сепегрі – автор шести поетичних збірок і двох поем, які 

з‟явилися друком протягом 50–60-х рр. ХХ ст. і згодом склали повне 

прижиттєве зібрання творів «Вісім книг» (هشد کراب) (1978) [7]. 

Пантеїстичний світогляд поета найяскравіше виявився в поемі 

«Голос кроків води» (طذای پای آب) (1965) та збірці верлібрів «Зелений 

об‟єм» ( ضثس حجن ) (1968). Світогляд С. Сепегрі – поета й художника – має 

багато спільного з європейським модернізмом, особливо з французьким 

сюрреалізмом, а також з філософією суфізму [2], індуїзму і дзен-

буддизму. Класична перська поезія, яку, за висловом А. Кримського 

«всю овіяно суфізмом» [1] з перським пантеїстичним різновидом, 

зокрема газелі й месневі суфійського містика Дж. Румі, давньоіранська 

«Авеста» і вивчення Вед, поїздки до Індії і Японії вплинули на 

формування творчості С. Сепегрі [6]. Формально поезія С. Сепегрі 

тяжіє до школи Німа Юшиджа – засновника літературного напряму 

she're now, в якому відбулася переорієнтація іранських поетів  

з класичної метрики арузу й канонічних поетичних форм газелі, касиди, 

рубаї, месневі до стофічного, «білого» і вільного вірша, насамперед 

верлібру [8]. 



39 

С. Сепегрі як поета-новатора з індивідуальним художнім письмом 

філософа-пантеїста засвідчила насамперед автобіографічна поема 

«Голос кроків води» (طذای پای آب), яку відомий іранський 

літературознавець С. Шамісса вважає початком сходження на вершину 

творчості [8, с. 336–340]. Наступна поема «Мандрівник» (هطافر), у якій 
душа поета мандрує крізь географічний простір і час зі зверненнями 

автора до давньоперської, індуїстської й аврамічної міфології, і особ- 

ливо збірка «Зелений об‟єм» ( ضثس حجن ) [7] з 25 верлібрів проде- 

монстрували глибину філософської думки й художню досконалість 

поетичної творчості С. Сепегрі. Саме в «Зеленому об‟ємі» ( ضثس حجن ) 

найяскравіше виявився суфійський й містико-пантеїстичний світогляд 

поета [3, c. 170]. Присутність Бога в навколишній природі, божественне 

світло, що пронизує всі оточуючі предмети – яблуко, гранат, мідну 

чашу, грядку огірків, басейн з рибками і т. д. – затримує погляд поета  

й художника. С. Сепегрі – майстер деталі, художнього образу  

і одночасно поет-містик, який постійно відчуває єднання з Всесвітом  

і Всевишнім. Цю гармонію з навколишнім світом і природою йому 

вдалося досягти шляхом свідомого усамітнення в селищі Голєстанé 

неподалік рідного міста Кашáн, де С. Сепегрі створив свої кращі 

поетичні шедеври. Тріада людина-природа-Бог розкривається через 

єднання поета з навколишнім світом – природою центрального Ірану –  

і одночасно з постійним відчуттям самотності, яке властиве суфію-

містику в його прагненні возз‟єднання з Всевишнім [3, с. 170–173]. 

Ідіостиль художнього письма поета у збірці «Зелений об‟єм» ( ضثس حجن ) 

надзвичайно легкий, гармонійний, прозорий з високою концентрацією 

глибинної філософської думки.  

Суфійський і містико-пантеїстичний підтекст поезії С. Сепегрі 

приваблює не тільки перськомовного читача; його вірші перекладені 

англійською [4], французькою, німецькою, італійською, вірменською, 

українською мовами. Як правило найгрунтовніші видання перекладів 

«Зеленого об‟єму», зокрема книга «The Expanse of Green. Translated 

from the Persian by David L. Martin, Ph.D.» [5], супроводжені 

коментарями суфійських і містико-пантеїстичних сенсів поезії  

С. Сепегрі. 

 

Література: 

1. Агатангел Кримський. Нариси життя і творчості /  

ред. Л. В. Матвєєва. К. : Стилос, 2006. 564 с. 

2. Маленька Т. Ф. Суфізм. Філософський енциклопедичний словник. 

URL: https://9.slovaronline.com/3142-суфізм  



40 

3. Маленька Т. Ф. Суфізм і пантеїзм: перська середньовічна  

й українська модерна поезія початку XX ст. Східний світ. 1999. № 1–2. 

С. 170–179. URL: http://jnas.nbuv.gov.ua/article/UJRN-0001328487  

4. Sepehri S. The Eight Books: A Complete English Translation. 

Translated by Pouneh Shabani-Jadidi, Prashant Keshavmurthy. BRILL, 

2021. 432 p. 

5. The Expanse of Green: Poems of Sohrab Sepehri. Translated by David 

L. Martin. New York: Kalimat Press and UNESCO Collection, 1988. 

6. Sarshar H. Sepehri, Sohrab. Encyclopædia Iranica. Published: August 

15, 2009. URL: https://www.iranicaonline.org/articles/sepehri-sohrab/  

(0202) ص. ۳ٖٔ. ۰ٕٓٔپهری، ضهراب. هشد کراب. چاپ ششن. ذهراى: گل آرَي، ض .7  

(0222ص ) ۰ٖٓ. ۳ٕٖٔشٌاضی شعر. چاپ ًهن. ذهراى: فردوش،   شوُطا، ضُروش. ضثک .8  

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-9 

 

Малиновська Н. Л. 

гебраїст, перекладач з мови іврит, 

співзасновниця  

Аналітичного центру балканських досліджень 

м. Київ, Україна 

 

ВПЛИВ СІОНІСТСЬКИХ ІДЕЙ  

НА ТВОРЧІСТЬ ХАЇМА-НАХМАНА БЯЛИКА 

 

На межі ХІХ століття початку ХХ століття на землях під владою 

Російської імперії, державною політикою якої був антисемітизм, 

єврейська громада зазнавала насилля, приниження та порушення прав. 

Як наслідок виникає серед єврейської інтелігенції сіоністських рух.  

Він мав на меті утвердження Єврейської держави.  

Нещодавні події на Близькому Сході знову привернули увагу 

світової спільноти до насилля над євреями. Сьомого жовтня 2023 року 

терористичне палестинське угрупування ХАМАС здійснило напад на 

цивільне населення Ізраїлю. Ця ситуація призвела до антисемітських 

пропалестинських акцій у більшості іноземних країн, які було 

організовано лівоорієнтованими організаціями та деякими політичними 

партіями. На цих мітингах вигукувалися гасла, що заперечують 

існування Держави Ізраїль. Окрім того на цій хвилі в Російській 

Федерації був здійснений єврейський погром. 29 жовтня 2023 року  

в аеропорту Махачкали місцеве населення увірвалося до аеропорту,  



41 

де приземлився літак із Тель-Авіву. Протягом 2024–2025 років в євро- 

ейських країнах фіксувалися фізичні напади як на місцевих євреїв,  

так і на громадян Ізраїлю. 

Відтак на тлі цих подій знову актуалізується творчість Хаїма-

Нахмана Бялика – основоположника нової літератури мовою іврит, 

який у своїх творах неодноразово піднімав питання страждання 

єврейського народу, описував жахливі наслідки єврейських погромів, 

акцентував увагу на народженні «нового єврея», який може себе 

захистити і, як сіоніст, вболівав за створення власної держави для 

євреїв і закликав до національно-визвольної боротьби. 

Мета цього дослідження полягає у вивченні впливу сіонізму на 

творчість єврейського письменника уродженця України Хаїма-Нахмана 

Бялика та презентації перекладу українською мовою частини його 

вірша «Птасі». 

Історичне тло виникнення сіоністського руху в Східній Європі 

та його головні ідеї 

Частина території Польщі після її третьої анексії (1795 рік) увійшла 

до складу Російської імперії. Відтак Російська імперія володіла 

територіями сучасних Литви, Білорусі, Латвії, Центральної України до 

Дніпра. Кількість євреїв, що опинилися під імперським управлінням, на 

той час складала 400-500 тисяч. [5, ст. 38] За словами дослідників  

П.-Р. Маґочія та Й. Петровського-Штерна, єврейська спільнота 

мешкала на частині території колишньої Польсько-Литовської Речі 

Посполитої. В Російській імперії ця територія називалася Смуга 

єврейської осілості. Євреям було заборонено селитися скрізь, окрім 

того вони мали обмеження щодо заняття у певних професіях.  

У зв‟язку зі смертю царя Олександра ІІ у 1881 році в тодішній 

державі розпочався період політичної нестабільності та соціальної 

напруги. Із великою мірою жорстокості відбулися погроми єврейських 

помешкань та крамниць в центрі та на півдні України. Погроми 

здійснювалися й раніше, однак наприкінці ХІХ століття вони стали 

буденною справою. Вони охопили не лише територію сучасної 

України, а й прокотилися територіями інших східноєвропейських 

держав, зокрема Румунією. [5, ст. 40] 

Володимир Зеєв Жаботинський, сіоніст-ревізіоніст, зазначав у своїх 

працях наступне: «Кривавий погром у Кишиневі в квітні 1903 року 

викликав обурені відгуки у всьому світі, а в Російській імперії призвів 

до піднесення єврейського національного руху». [4, ст. 8] 

У зв‟язку з постійними переслідуваннями, приниженнями, 

вбивствами, зі зростаючою неприязністю до євреїв у Європі та з їхнім 

злиденним життям набирав обертів політичний рух – сіонізм.  



42 

Сіонізм – національний рух євреїв, що ставить собі за мету об‟єд- 

нання євреїв у діаспорі та відродження Держави Ізраїль на історичній 

батьківщині в Ерец-Ісраель.[8] Тобто мова йде про сучасну територію, 

яку у світі уже звично називають Палестиною.  

У 1897 році в Базелі відбувся Перший сіоністський конгрес [9].  

На нього прибули 197 делегатів з різних країн, зокрема, з арабських 

країн, території Палестини, Російської імперії, Великої Британії, 

Німеччини, Америки. Першому сіоністському конгресу Хаїм – Нахман 

Бялик присвятив поезію «Зібрання Сіону». А згодом візьме участь як 

делегат на наступних сіоністських конгресах. 

Сіонізм був не лише рухом, а й ідеологією. Відтак він мав 

розгалуження – загальний сіонізм, ревізіоністський сіонізм, 

соціалістичний сіонізм, революційний сіонізм, релігійний сіонізм. 

Головна ідея усіх сіоністів – створення єврейської держави.  

Ще одним питанням, яким опікувалися сіоністи – мова. Одним із 

представників сіоністських поглядів був філолог Еліезер Бен-Єгуда, 

який відродив іврит і зробив цю мову сучасною для повсякденного 

вжитку. Він звертався із такими думками до своєї першої майбутньої 

дружини Дебори: «Я дійшов висновку, що, аби мати власну землю та 

політичне життя, потрібна й мова, яка нас об‟єднає. Це буде іврит, але 

не іврит рабинів і вчених. Нам потрібен іврит, яким можна вести 

торгівлю. Непросто відродити мову після стількох років занепаду!»  

[7, ст. 48] Відродження івриту та його модифікація стало великим 

надбанням сіоністського руху того історичного періоду. Адже євреї 

проживали у діаспорі в різних країнах і, відповідно, розмовляли 

різними мовами (їдиш, ладіно тощо). Тому іврит став об‟єднуючим 

фактором з політичної точки зору усіх єврейських громад – ашкенази, 

бухарських євреїв, сефардів чи єменських євреїв і так далі. Визнати 

якусь іншу єврейську мову як головну, означало б «де-факто розділити 

євреїв на привілейованих і другосортних, пересварити їх між собою». 

[9] Тож мова стала політичним питанням.  

Сіоністські ідеї сильно вплинули на представників єврейського 

письменства. Чимало з тогочасних письменників виховувалися в орто- 

доксальних родинах або були прихильні до «Гаскали» (єврейське 

просвітництво, що переслідувало мету асиміляції євреїв у країнах 

проживання). [6] Але у зв‟язку з антисемітською політикою влади 

Російської імперії, погромами, неприязністю до євреїв загалом у Європі 

вони пройшли етап переосмислення своїх поглядів та традицій, в яких 

виховувалися, і стали літераторами-сіоністами. До слова загадати 

Макса Нордау, Аарона-Давида Ґордона, Еліезера Бен-Єгуду, Міху-

Йосефа Бердічевського і, звісно, Хаїма-Нахмана Бялика. 

 



43 

Сіоністські ідеї у творчості Бялика на прикладі поезії «Птасі» 

Хаїм-Нахман Бялик вважається основоположником нової літератури 

мовою іврит. Він народився на території сучасної України в селі Ради, 

що неподалік Житомира у 1873 році. Зростав у бідності, а після смерті 

батька його віддали під опікунство діда, який був ортодоксальним 

євреєм. Зрештою, Бялик, як і більшість майбутніх сіоністів, ріс в дуже 

релігійному середовищі. У своєму дорослому житті він відмовиться від 

релігії, але у творчості повертатиметься час від часу до ТаНаХу.  

На його світогляд і формування майбутніх сіоністських поглядів 

вплинув відомий єврейський мислитель, «батько духовного сіонізму», 

письменник-публіцист Ахад га-Ам (уродженець міста Сквира, Київ- 

щина). [3] Біограф Х.-Н. Бялика Авнер Хольцман у книзі про Хаїма- 

Нахмана Бялика наводить спогади молодого письменника: «День, коли 

я читав нове есе Ахад га-Ама, вважався хорошим днем. Здавалося, що 

кожне слово його пера було спрямоване до найпотаємнішої святині 

мого серця і досягало глибини мого розуму» (переклад з англ. мови – 

Малиновська Н.Л.). [1, ст. 40] 

У 1907, 1913, 1921, 1931 роках Хаїм-Нахман Бялик бере участь  

у Сіоністських конгресах. Окрім того, «Бялик також брав участь  

у діяльності Ховевей Ціон. У 1909 році він разом з Равніцьким відвідав 

Палестину, де його з великим ентузіазмом зустріли єврейські піонери». 

[2] «Ховевей Ціон» – організація сіоністського руху, яка виникла  

в Польщі в кінці ХІХ століття. Активну діяльність організація роз- 

горнула після низки численних єврейських погромів. Головна ідея – 

переселення євреїв до регіону Палестини та розвиток там сільського 

господарства, ремісництва, зведення нових поселень та підтримка 

старих. 

Як сіоніст, Бялик відстоював ідею єдиної мови для всіх євреїв  

у діаспорі – іврит. 

Першим із віршів, в якому поет торкається ідей сіонізму, була 

поезія «אל הציפור» («Ель га-Ціпор») – «Птасі». Вірш було написано  

у 1892 році, коли роком раніше дев‟ятнадцятирічний Хаїм-Нахман 

Бялик переїжджає з Воложина до Одеси. Саме це місто на той час було 

осередком єврейських інтелектуалів та культурних діячів. У вірші 

прослідковується туга за втраченою кілька тисяч років тому державою, 

за Сіоном.  

 ,שלום רב שובך, צפורה נחמדת

חלוני-מארצות החום אל  –  

נפשי כלתה –אל קולך כי ערב מה   

 .בחורף בעזבך מעוני

 

 



44 

Мир тобі, пташко, привіт, моя люба, 

Із теплого краю до мене летиш, 

На голос твій враз душевная туга 

Зникає, узимку залишений лиш. (переклад з івриту – Малиновська 

Н.Л.) 

Автор запитує у птахи про Сіон, про євреїв, що там ще мешкають, 

натякаючи на давній зв‟язок із Батьківщиною – Ерец Ісраель. 

 התשאי לי שלום מאחי בציון

 ?מאחי הרחוקים הקרובים

 הוי מאשרים! הידעו עדה

 ?כי אסבול, הוי אסבול מכאובים

Несеш мені звістку вітальну з Сіону, 

Від рідних й далеких братів? 

Ох щасливі! Чи їм відомо 

Як в печалі страждав я та скнів? (переклад з івриту – Малинов- 

ська Н.Л.) 

Поет у своїй поезії констатує упосліджене становище євреїв і мріє 

про Ерец-Ісраель. 

 הידעו ידע מה רבו פו שטני

 ?מה רבים, הוי רבים לי קמים

 ,זמרי, צפורי, נפלאות מארץ

 .האביב בה ינוה עולמים

Чи знають, що тут дають бал Сатані 

І безліч, ох, безліч вражин? 

Співай, моя пташко, про диво землі, 

Де вічна весна в безкінечності днин. (переклад з івриту – 

Малиновська Н.Л.) 

Найбільша заслуга Хаїма-Нахмана Бялика перед єврейським 

народом полягає в тому, що він перший серед літераторів у діаспорі 

відкидає скарги на складну долю євреїв. Натомість закликає до 

боротьби, до формування єврейської ідентичності. На думку 

письменника, реалізація цих ідей зможе зробити єврейський народ 

вільним. Творчість Хаїма-Нахмана Бялика дала можливість сформувати 

світогляд поколінь єврейства в тодішній російській імперії, Східній 

Європі і, звісно, в Ізраїлі. Він вплинув на цілі покоління сіоністів,  

у тому числі на десятки тисяч, які знайомилися з його поезією як 

частиною ізраїльської шкільної програми. 

Здавалося б, ідеї, які відстоювали сіоністи – створення держави, 

єдина державна мова, народження «нового єврея» – уже втілені  

в життя. Адже Державу Ізраїль створено на історичній батьківщині 

євреїв, мова іврит є державною мовою Медінат Ісраель, є сформована 

єврейська нація. Проте не викликає сумнівів, чи актуальна сьогодні 



45 

творчість письменників – сіоністів. Адже з дня свого створення Дер- 

жава Ізраїль живе і розвивається у ворожому середовищі. Антисемітизм 

як явище у світі не зник. Лунають заклики про заперечення існування 

Держави Ізраїль. У ХХІ столітті відбуваються єврейські погроми як 

150-200 років тому. Євреї з діаспори повертаються в Ерец Ісраель. 

Тому твори письменників-сіоністів наче продовжують говорити: 

«боротьба триває» і, щоб не повторилося знову все те, про що писали 

письменники, зокрема уродженець України, основоположник нової 

літератури мовою іврит Хаїм-Нахман Бялик. 

 

Література: 

1. Holtzman Avner. Hayim Nahman Bialik: Poet of Hebrew. Yel 

University Press : New Haven and London, 2022. 

2. Krutikov Mikhail. Insightful Biography of Hebrew Poet H. N. Bialik 

Misses Key Element. URL: https://forward.com/culture/372334/insightful-

biography-of-hebrew-poet-h-n-bialik-misses-key-element/ (дата звернення 

30.03.2024). 

3. Бялик Хаїм-Нахман / Енциклопедія сучасної України. URL: 

https://esu.com.ua/article-38462 (дата звернення 26.02.2024). 

4. Жаботинський Володимир. Вибранні статті з національного 

питання. Переклад, вступна стаття, примітки та коментарі Ізраїля 

Клейнера. Київ, 1991 р., репринтне видання. 

5. Маґочій П.-Р., Петровський-Штерн Й.. Євреї та українці: 

тисячоліття співіснування. – Ужгород: Вид-во Валерія Падяка, 2018. 

340 с.+ ХІІ с.: іл. + мапи.  

6. Рудницька Н.. Гаскала: шлях до асиміляції чи спосіб збереження 

та розвитку європейства на Волині у ХІХ ст. URL: 

https://eprints.zu.edu.ua/4819/1/Roodnitska_Natalia_1.pdf (дата звернення: 

27.11.2025). 

7. Сент-Джон Роберт. Мова пророків. Життя Бен-Єгуди і неймо- 

вірне відродження івриту / пер. з англ. Ярослава Стріха. К. : Наш 

Формат, 2023. 368 с. 

8. Сіонізм. /Електронна версія Великої української енциклопедії. 

URL: https://vue.gov.ua/%D0%A1%D1%96%D0%BE%D0%BD%D1% 

96%D0%B7%D0%BC  

9. Сіонізм і 70-річчя проголошення держави Ізраїль: нотатки  

з історії за матеріалами ВФЮ ІР НБУВ. URL: http://www.nbuv.gov.ua/ 

node/4154 (дата звернення: 20.10.2025). 

 

 

 

 



46 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-10 

 

Малімон В. І. 

кандидат наук з державного управління, доцент, 

доцент кафедри публічного управління,  

адміністрування і національної безпеки 

Івано-Франківського національного технічного університету  

нафти і газу 

м. Івано-Франківськ, Україна 

 

ВІЙНА І ПАМ’ЯТЬ: РУЙНУВАННЯ, РЕСТАВРАЦІЯ  

ТА ПОЛІТИКА ЗБЕРЕЖЕННЯ КУЛЬТУРНОЇ СПАДЩИНИ 

АФГАНІСТАНУ 

 

У другій половині ХХ – на початку ХХІ ст. культурна спадщина 

Афганістану сформувалася в умовах майже безперервних збройних 

конфліктів, зміни політичних режимів та ідеологічної поляризації,  

що послідовно підривали сталі механізми культурної політики та 

системи охорони спадщини. Демонтаж монументальних статуй Будд  

у Баміянській долині силами руху «Талібан» у 2001 році набув 

значення не лише локального акту сакрального нищення, а й глобально 

репрезентативного кейсу «іконоклазму пізньої модерності» – символіч- 

ної атаки на матеріалізовану багатошарову історію регіону  

[5, p. 203–205]. Саме цей епізод став відправною точкою для 

інтенсивних міжнародних дебатів щодо допустимих меж реконструкції 

та реставрації, критеріїв автентичності, співвідношення між збере- 

женням руїн як свідчення насильства й можливістю «повернення» 

зруйнованих образів, а також щодо легітимності участі локальних 

спільнот у визначенні майбутнього власного культурного ландшафту 

[5, p. 203–205]. Відтоді проблеми афганської спадщини дедалі частіше 

трактуються не як вузько гуманітарний чи технічний сегмент охоронної 

діяльності, а як вузол перетину безпекових, геополітичних, релігійно-

ідеологічних і соціально-економічних чинників, у межах якого куль- 

турні об‟єкти та ландшафти набувають статусу ресурсів символічної 

влади, інструментів легітимації політичних режимів і маркерів 

конкуруючих колективних ідентичностей [4, p. 329–331]. 

Згідно з концептуальним аналізом Р. Абоуеї, воєнні руйнування  

в Баміяні репрезентують лише найбільш видиму частину глибшої, 

хронічної кризи управління культурною спадщиною, у якій перети- 

наються слабкість національних інституцій, незавершеність процесів 

децентралізації та відсутність узгодженої стратегії просторового 



47 

розвитку [1, p. 518–522]. Дослідник підкреслює, що структурна розми- 

тість повноважень між центральними органами влади, провінційними 

адміністраціями та місцевими громадами, а також фрагментованість 

міжнародної технічної допомоги й донорських програм призвели до 

того, що Баміяна так і не стала «показовою лабораторією» 

постконфліктної реконструкції та інтегрованого управління спадщиною 

[1, p. 523–526]. Конкуренція між різними моделями майбутнього долі 

статуй Будд – від анастилозу й часткової реконструкції до консервації 

руїн, цифрових реконструкцій і меморіалізації порожніх ніш – 

віддзеркалює не лише фахові суперечки щодо допустимих меж рес- 

тавраційного втручання, а й глибше протиріччя між технократичними, 

переважно західними експертними підходами та локальними уявлен- 

нями про сакральний статус місця, історичну справедливість і право 

громади визначати майбутнє власного ландшафту пам‟яті  

[1, p. 530–533; 5, p. 210–215]. 

Археологічні дослідження фортифікованого поселення Шахр-і 

Голгола, проведені експедицією під керівництвом Ж. Бендезу-Сар- 

мієнто, демонструють, що Бамійська долина в історичній ретроспективі 

була не периферійною зоною, а ключовим транзитним вузлом на 

перетині маршрутів між Центральною Азією, Іраном та Південною 

Азією [2, p. 421–425]. Стратиграфічні й матеріальні дані підтверджують 

довготривалу коекзистенцію буддійських, іранських та ісламських 

культурних шарів, що надає регіону статусу багатошарового «пере- 

хрестя цивілізацій», а не моноетнічного чи моносповідного простору 

[2, p. 435–438]. У цьому контексті сучасні іконоборські практики 

постають не лише як фізичне руйнування окремих сакральних об‟єктів, 

а як насильницьке перекодування цілого історико-культурного 

палімпсеста, спрямоване на витіснення альтернативних наративів 

минулого й монополізацію права на інтерпретацію спадщини  

[2, p. 436–440]. Саме тому дилема «реставрувати чи законсервувати 

порожнечу» виходить за межі суто технічної реставраційної дискусії  

й набуває виміру боротьби за символічний контроль над історією: 

відтворення образів Будд або збереження порожніх ніш означає 

закріплення певної версії колективної пам‟яті про акт руйнування, його 

жертв і його політичних бенефіціарів [5]. 

Історичний аналіз діяльності ЮНЕСКО в Афганістані, здійснений 

Я. Хаяші, показує, що від кінця 1940-х – початку 1950-х років 

організація послідовно поєднувала в країні культурні, освітні та 

комунікаційні програми, прагнучи інтегрувати афганську спадщину  

в глобальну систему охорони й водночас підтримати модернізаційні 

проєкти держави [3, p. 205–210]. Водночас реалізація довгострокових 

стратегій ЮНЕСКО систематично ускладнювалася серіями державних 



48 

переворотів, інтервенцій, громадянських конфліктів і зміною режимів, 

що переривали інституційну тяглість і руйнували створені конфігурації 

партнерств [3, p. 210–213]. У постіконокластичний період після 

знищення статуй Будд організація опинилася в особливо делікатній 

позиції посередника між глобальним очікуванням «повернення Будд  

до життя» та локальними побоюваннями щодо політичних і релігійних 

наслідків будь-якого рішення, здатного бути інтерпретованим як легі- 

тимація «попереднього» чи «теперішнього» політичного режиму  

[3, p. 218–221; 6]. 

У статті Ф. Шамала та співавт. [4] культурна спадщина Афганістану 

аналізується як система, що зазнає одночасно декількох типів криз: 

військово-політичної, інституційної, фінансово-ресурсної та ідеоло- 

гічної. Автори наголошують, що тривалі конфлікти та політична неста- 

більність формують «культуру тимчасовості», в межах якої довго- 

строкове планування, профілактика ризиків і системні реставраційні 

програми витісняються короткостроковими, донорсько-залежними 

проєктами [4]. У таких умовах політика пам‟яті щодо культурної 

спадщини часто стає інструментом легітимації влади: окремі об‟єкти 

висвітлюються як символи «національної автентичності», тоді як інші 

маргіналізуються або замовчуються, якщо не вписуються в бажану 

ідеологічну наративізацію. 

Рішення 45-ї та 46-ї сесій Комітету всесвітньої спадщини ЮНЕСКО 

щодо Бамійської долини [6; 7] відображають еволюцію міжнародної 

позиції: від фокусування на термінових заходах стабілізації та консер- 

вації до акценту на розробленні комплексного плану управління, 

включно з моніторингом безпекових загроз, ризиків нелегальних 

розкопок і торгівлі артефактами, участю місцевих громад та побудовою 

стійких інституційних механізмів. Наголошується на необхідності 

посилення національних компетенцій у сфері охорони спадщини, про- 

зорості прийняття рішень та інтеграції культурної політики у ширші 

рамки сталого розвитку й післяконфліктної відбудови. 

Підсумовуючи, можна констатувати, що Афганістан репрезентує 

один із найяскравіших прикладів взаємозумовленості війни, колек- 

тивної пам‟яті та культурної спадщини. Цілеспрямоване нищення 

пам‟яток постає інструментом символічного домінування й перекон- 

струювання історичного наративу; практики реставрації – простором 

конкуренції інтерпретацій минулого та засобом легітимації політичних 

акторів; а міжнародні режими охорони спадщини – водночас ресурсом 

підтримки й джерелом додаткових напружень в умовах інституційної 

крихкості держави та фрагментованості внутрішнього поля стейк- 

ґолдерів. 

 



49 

Література: 

1. Abouei R., Tavasoli M. The Dilemma of Urban Heritage Conservation 

in Post-Conflict Bamiyan : A Critical Analysis of Causes, Failures, 

Consequences and Prospects. The Historic Environment : Policy & Practice. 

2024. Vol. 15, № 4. P. 517–539. DOI: https://doi.org/10.1080/ 

17567505.2024.2438406. 

2. Bendezu-Sarmiento J. Archaeological survey and first preliminary 

results of the site of Shahr-i Gholghola, Afghanistan. Cultures in Contact. 

Central Asia as Focus of Trade, Cultural Exchange and Knowledge 

Transmission. P. 421–442. DOI: https://doi.org/10.13173/ 

9783447118804.421. 

3. Hayashi Y. UNESCO in Afghanistan : historical highlights from 1948 

to 2020. Cultural Heritage and Development in Fragile Contexts.  

P. 263–272. DOI: https://doi.org/10.1007/978-3-031-54816-1_18. 

4. Shamal F. E., Dehpahlavan M., Rouhani B. Analysis of the Crises  

of Cultural Heritage in the Afghanistan (Challenges and Actions). Athar. 

2024. Volume 45, Issue 105. URL: https://journal.richt.ir/browse.php?a_ 

id=1716&sid=2&slc_lang=en&ftxt=0 

5. Sørensen M. L. S. The Roles of the Locals – and the Possible 

Reconstruction of the Destroyed Buddha Statues in the Bamiyan Valley, 

Afghanisatan. URL: https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-030-

51316-0_11 

6. UNESCO World Heritage Committee. Decision 45 COM 7A.51 

Cultural Landscape and Archaeological Remains of the Bamiyan Valley 

(Afghanistan). In : Decisions adopted by the World Heritage Committee at 

its 45th session (Riyadh, 2023). Paris : UNESCO, 2023. URL: 

https://whc.unesco.org/en/decisions/8234 

7. UNESCO World Heritage Committee. Decision 46 COM 7A.37 

Cultural Landscape and Archaeological Remains of the Bamiyan Valley 

(Afghanistan). In : Decisions adopted by the World Heritage Committee at 

its 46th session (New Delhi, 2024). Paris : UNESCO, 2024. URL: 

https://whc.unesco.org/en/decisions/&action=list&searchDecisions=&search

_decision=&search_focalpoint=&search_session_decision=124&search_stat

us=&search_theme= 

 

 

 

 

 

 

 

 



50 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-11 

 

Нечипоренко І. В. 

викладач кафедри східної і слов’янської філології 

Київського національного лінгвістичного університету 

м. Київ, Україна 

 

СУЧАСНА СТАНДАРТНА АРАБСЬКА МОВА  

ЯК ІНСТРУМЕНТ МІЖНАРОДНОЇ КОМУНІКАЦІЇ  

ТА ДИПЛОМАТИЧНОГО ДИСКУРСУ 

 

Попри значну кількість досліджень, присвячених загальним питан- 

ням арабської термінології, зокрема праць В.Ю. Скляра [3, с. 151–158], 

І.В. Сівкова [2, с. 14] та Р.В. Стацюка [4, с. 142–150], дипломатичний 

пласт лексики залишається недостатньо вивченим у структурно-

семантичному, функційному та перекладознавчому аспектах. Специ- 

фіка арабської дипломатичної термінології полягає у поєднанні 

традицій класичного мовлення, усталених ще в середньовічних дипло- 

матичних текстах, із сучасними мовними інноваціями, зумовленими 

розвитком міжнародних організацій, глобальних політичних процесів  

і появою нових форматів дипломатичної взаємодії. 

Сучасна стандартна арабська мова (далі – ССАМ) – це прямий 

відповідник англійському терміну «Modern Standard Arabic», тобто 

форма арабської мови, яка сьогодні використовується як офіційна мова 

в арабських країнах. ССАМ є високим літературним різновидом 

арабської мови, що походить від літературної мови доісламської Аравії. 

ССАМ виступає мовою книжкової традиції, ЗМІ, освіти, офіційних 

промов, а також коли потрібно спілкуватися на спеціалізовані теми або 

з носіями різних діалектних груп [5, c. 238–239]. Деякі дослідники 

застосовують термін «арабська літературна мова» (калька з рос. 

«Арабский литературный язык»), однак у подальшому викладі під 

«арабською мовою» розумітимемо саме ССАМ, вважаючи цей термін 

точнішим та таким, що відповідає сучасним комунікативним прак- 

тикам. 

Поширення арабської мови у міжнародному дипломатичному 

дискурсі значно посилилося після Другої світової війни, коли арабські 

держави почали відігравати дедалі активнішу роль у глобальній 

політиці, енергетичній безпеці та міжнародній торгівлі. У 1973 році 

ООН надала арабській мові статус офіційної у всіх своїх інституціях, 

що зумовило її глобальне утвердження як важливого інструмента 

політичної комунікації [6]. 



51 

Арабська мова характеризується складною полідіалектною орга- 

нізацією. За географічним принципом діалекти поділяють на східні 

(машрикські) та західні (магрибські), а всередині – на численні під- 

групи (месопотамська, аравійська, єгипто-суданська тощо). Ускладнює 

ситуацію й соціальне розмежування на кочові (бедуїнські) та осілі 

(міські та сільські) різновиди, які в сукупності формують полі- 

центричний мовний ареал, у якому взаємодіють різні рівні мовної 

варіативності [1, с. 113]. 

На цьому тлі формується характерна для арабомовного світу 

диглосія – співіснування ССАМ як високого (офіційного) різновиду та 

численних розмовних діалектів як низьких (повсякденних). Водночас 

сучасні комунікаційні процеси стимулюють їх зближення, що при- 

зводить до появи «середньої мови», яка демонструє тенденцію до 

спрощення морфології та синтаксису та знаходить широке застосу- 

вання в інтернет-комунікації, блогах і напівофіційних публічних 

виступах. 

Попри функційне домінування діалектів у повсякденному спілку- 

ванні, саме ССАМ виконує роль наддіалектної комунікативної 

платформи, забезпечуючи взаєморозуміння між різними регіонами  

й соціальними групами, що, у свою чергу, відіграє ключову роль  

у процесах мовної стандартизації та зовнішньополітичної комунікації. 

Різнорівнева мовна політика арабських країн створює неоднорідні 

умови для розвитку дипломатичної термінології. Наприклад, Алжир, 

Сирія та Судан проводять активну арабізацію державного управління 

та дипломатичного листування. Марокко, Ліван і ОАЕ реалізують 

білінгвальні або трилінгвальні моделі, поєднуючи арабську з французь- 

кою та/або англійською, що відображає історичні, культурні та 

економічні фактори. Така варіативність впливає на стандартизацію 

термінів, їхню адаптацію до місцевих мовних норм і темп модернізації 

дипломатичної лексики. 

Мовна ситуація арабського світу є багатовимірною та динамічною: 

диглосія, полідіалектність, інституційне зміцнення ССАМ і розши- 

рення її міжнародних функцій поєднуються з активною модернізацією 

дипломатичної терміносистеми. ССАМ стає не лише засобом кому- 

нікації, а й ключовим елементом культурної дипломатії, маркером 

національної ідентичності та фактором геополітичного впливу. 

 

Література: 

1. Омелянчук А. В. Морфологічні та фонологічні особливості 

аравійського діалекту Хіджазу. Сходознавство. 2010. № 51. С. 109–118.  

2. Сівков І. В. Розвиток суспільно-політичної і юридичної лексики 

сучасної арабської літературної мови : автореф. дис. … канд. філол. 



52 

наук: спец. 10.02.13 «Мови народів Азії, Африки, аборигенних народів 

Америки та Австралії»; НАН України, Ін-т сходознавства ім. А. Крим- 

ського, Київ, 2008. 14 с. 

3. Скляр В. Ю. Проблема вивчення диглосії в арабській мові. 

Сходознавство. 2010. № 51. С. 151–158. 

4. Стацюк Р. В. Запозичення як один із продуктивних шляхів 

поповнення лексичного складу військової термінології сучасної 

арабської літературної мови. Сходознавство. 2013. № 62–63.  

С. 142–150. 

5. McCarus E. Modern Standard Arabic. Encyclopedia of Arabic 

Language and Linguistics. 2009. Vol. 5. P. 238–262. URL: 

https://archive.org/details/the-encyclopedia-of-arabic-language-and-

linguistics_202401/page/n1651/mode/2up (дата звернення: 10.12.2025). 

6. Inclusion of Arabic among the official and working languages  

of the General Assembly and its Main Committees: Resolution 3190 

(XXVIII), 18 December 1973 // United Nations Digital Library. URL: 

https://digitallibrary.un.org/record/191371?v=pdf (дата звернення: 

10.12.2025). 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-12 

 

Пилипчук Я. В. 

доктор історичних наук,  

старший науковий співробітник  

Державної науково-педагогічної бібліотеки імені В. О. Сухомлинського 

м. Київ, Україна 

 

САЛАХ АД-ДІН: З ВАСАЛА У СУЛТАНИ 

 

Однієї з цікавих аспектів історії курдів є історія Аййубідів.  

Це є найбільш відома курдська династія в історії. З середовища цієї 

династії походив Салах ад-Дін Йусуф відомий європейцям як Саладін. 

Завданням цих тез є простежити історію ранньої карьєри Салах ад-Діна 

Йусуфа.  

Cалах ал-Дін Йусуф походив з курдської родини з села Аджданакан 

поблизу міста Двін. Він був сином Наджм ад-Діна з племені равадійа. 

Це плем‟я початково було арабським, проте вже у ХІІ ст. було повністю 

курдським. У 1132 р. Наджм ад-Дін Аййуб як комендант Тікріта надав 

допомогу переможеному війську мосульского атабека Імад ад-Діна 



53 

Зангі. У 1137 р. призначений Ірацькими Сельджуками намісником 

Північного Ірака Муджахід ад-Дін Бехруз позбавив Наджм ад-Діна 

Аййуба володіння в Тікріті. У 1139 г. Наджм ад-Дін Аййуб був 

призначений намісником Баальбека Імад ад-Діном Зангі. Після смерті 

Імад ад-Діна Зангі у 1146 р. Наджм ад-Дін Аййуб та його нащадки 

стали служити Нур ад-Діну Махмуду з династії Зангідів, який правив  

у Мосулі та Халебі. Своє дитинство Салах ад-Дін провів у Дамасці.  

Там він вивчав релігійні науки, а також історію та генеалогію арабів. 

Він розмовляв курманджі та арабською, а також знав тюркську  

та фарсі. Свою військову карьєру Салах ад-Дін Йусуф почав 

находячись під зверхністю свого дядька Асад ад-Діна Шіркуха.  

У 1163 р. фатимидський візир Шавар втік з Єгипту до Сирію. Його 

змусив тікати Діргам. Шавар обіцяв Нур ад-Діну Махмуду стати його 

васалом і платити данину. Нур ад-Дін Махмуд відправив 

супроводжувати Шавара у поході на Єгипет військо Асад ад-Діна 

Шіркуха. Разом з дядьком Салах ад-Дін Йусуф взяв участь у поході  

в Єгипет. Асад ад-Дін та Шіркух та Салах ад-Дін Йусуф повернули 

посаду Шавар. Шавар зажадав, щоб Айуубіди залишили Єгипет в обмін 

на винагороду у 30 тис. дірхамів, проте вони мали свої плани на 

Єгипет. Салах ад-Дін Йусуф став комендантом міста Більбейс. Шавар 

закликав собі на допомогу військо хрестоносців з Ієрусалімського 

королівства. Король Амальрік І здійснив похід до Єгипта. Хрестоносці 

здійснили кампанію проти них. Користуючись відсутністю Амальріка І 

у Палестині та Сирії Нур ад-Дін Махмуд здійснив набіг на володіння 

хрестоносців. Військо Зангідів перемогло хрестоносців у битві при 

Харимі та здобуло місто Банійас. У листопаді 1163 р. була укладена 

мирна угода за якою Асад ад-Дін Шіркух та Амальрік І мусили вивести 

свої війська з Єгипта. Шавару вдалось стати фактичним правителем 

Єгипта при слабкому фатимидському халіфі. Взимку 1166–1167 рр. 

Асад ад-Дін Шіркух та Салах ад-Дін Йусуф за підтримки Нур ад-Діна 

здійснили новий похід до Єгипту. Шавар вступив у союз з Амальріком 

І. У битві при ал-Бабайні Салах ад-Дін Йусуф та Асад ад-Дін Шіркух 

завдали поразки хрестоносцям. Після цього Аййубіди рушили до 

Олександрії, де місцеві мешканці їх радо прийняли. Після цього війська 

Аййубідів розділилися. Салах ад-Дін Йусуф залишився в Олександрії,  

а Асад ад-Дін Шіркух перебував у долині Нила. Асад ад-Дін Шіркух не 

зміг здобути Каїр, а Салах ад-Дін Йусуф хоробро обороняв 

Олександрію. У підсумку Салах ад-Дін Йусуф та Асад ад-Дін Шіркух 

досягли мирної угоди з Амальріком І та Шаваром. Вони погоджувались 

залишити Єгипет за викуп. У 1168 р. на володіння Шавара напав 

Амальрік І. Амальрік І захопив Більбейс, а потім рушив на Фустат, 

який був столицею Фатімідів. Шавар відступив з Фустату в Каїр,  



54 

де його взяли в облогу хрестоносці. Фатімідський халіф ал-Адід, 

знаходячись у кризовій ситуації, попросив допомоги у Нур ад-Діна 

Махмуда. Нур ад-Дін Махмуд спрямував до Єгипта військо Асад ад-

Діна Шіркуха. Військо Аййубдів прийшло до Єгипту у грудні 1168 р. 

Дізнавшись про це, Амальрік І уклав мирний договір з Шаваром та 

повернувся у Палестину до Єрусалиму. Шавар опинився проти 

Аййубідів сам. За допомогою фатимідського халіфа ал-Адіда військо 

Аййубідів вступили в Каїр. Шавар потрапив у полон і був страчений за 

наказом ал-Адіда. У березні 1169 р. Асад ад-Дін Шіркух помер і його 

місце зайняв Салах ад-Дін Йусуф. Він обійняв посаду візира 

Фатимідського халіфату. Проти Салах ад-Діна виступили підрозділи 

халіфської гвардії набрані з чорношкірих нубійців. Візир завдав пораз- 

ки бунтівникам. Окрім повстання нубійців у 1169 р. Єгипет знову був 

атакований хрестоносцями. За допомоги ромейського флоту хресто- 

носці спробували здобути Дамієтту. Аййубідське військо хоробро 

захищало місто. Хрестоносцям та ромеям довелось відступити.  

У 1170 р. до Єгипта прибув батько Салах ад-Діна Йусуфа  

Наджм ад-Дін Аййуб. Того ж року аййубідське військо здобуло 

фортецю хрестоносців Ейлат на Червоному морі. Нур ад-Дін був 

знервованим встановленням влади Аййубідів у Єгипті. Він наказав 

Салах ад-Діну Йусуфу позбавити ал-Адіда влади. Проте Салах ад-Дін 

дочекався смерті халіфа від хвороби у вересні 1171 р. Тільки після 

цього він встановив свою особисту владу в Єгипті. Він наблизив  

до себе Каді ал-Фаділа, який служив до того Фатімідів. Салах ад-Дін 

Йусуф ставши де-факто правителем Єгипту сприяв поширенню 

суннізму. Треба відзначити, що за правління Фатімідів у Єгипті 

панував шиїзм. У 1173 р. брат Салах ад-Діна Йусуфа Такі ад-Дін Умар 

підкорив владі Аййубідів Барку та Триполітанію. Влітку 1173 р. 

нубійці атакували фортецю Асуан. Вийшовши на допомогу коменданту 

міста аййубідське військо не тільки відкинуло нубійців, а й здобули 

нубійське місто Ібрім. Влітку 1173 р. травмувався і помер Наджм ад-

Дін Аййуб. У 1174 р. інший брат Салах ад-Діна Тураншах підкорив 

Йємен. Посилення Аййубідів викликало невдоволення у Нур ад-Діна 

Махмуда. Той був невдоволений малим розміром данини, яку надсилав 

Салах ад-Дін Йусуф з Єгипту. Він готував своє військо до походу  

на Єгипет, але 15 травня 1174 р. несподівано помер. Формально 

головою Зангідів став син Нур ад-Діна Махмуда малолітній ас-Саліх 

Ісмаїл ал-Малік. У 1174 р. Салах ад-Діну довелось придушити заколот 

шиїтів, які прагнули повернути владу Фатімідів. Владою в державі 

Зангідів заволодів гулям Гумуш-Тегін. Ас-Саліха Ісмаїла ал-Маліка 

перевели до Халеба. Емір Дамаску звернувся за допомогою до Сайф  

ад-Діна атабека Мосула, який доводився кузеном Гумуш-Тегіну.  



55 

Салах ад-Дін Йусуф виступив у похід. Він пройшов повз Крак-де-

Шевальє до Босри. Звідти аййубідське військо рушило до Дамаску. 

Протягом кількох днів брат Салах ад-Діна Йусуфа Туг-Тегін тримав  

в облозі місто. Коли місто капітулювало, то Салах ад-Дін Йусуф 

залишив комендантом у ньому Туг-Тегіна. Сам же він рушив на Хаму і 

легко здобув місто. Гумуш-Тегін найняв ісмаїлітів-нізаритів і вони 

здійснили замах на Салах ад-Діна Йусуфа 11 травня 1175 р. Проте 

нізарити були ліквідовані гвардією Аййубідів на чолі з Насіх ад-Діном 

Хумар-Тегіном. Проти Салах ад-Діна виступили війська хрестоносців 

Раймунда графа Тріполі та військо Зангідів на чолі з Сайф ад-Діном 

Газі ІІ. У березні 1175 р. Аййубіди заволоділи Хамою. Сайф ад-Дін Газі 

ІІ зібрав значне військо в Халебі та Мосулі і рушив на Хаму. У битві 

при Рогах Хами у квітні 1174 р. Аййубіди перемогли Зангідів. Ас-Саліх 

Ісмаїл ал-Малік був змушений визнати владу Салах ад-Діна Йусуфа над 

Дамаском, Хомсом, Хамою, Маарат ан-Нуман. Після перемоги при 

Рогах Хами Салах ад-Дін Йусуф наказав вилучити ім‟я правителя 

Зангідів, що практично значило проголошення самостійності султана- 

том Аййубідів. Аййубідське військо не дійшло до Халеба 25 км. Він 

там був атакований зангідським військом на чолі з Сайф ад-Діном. 

Аййубіди здобули перемогу. Влітку 1175 р. Зангіди були вимушені 

укласти перемир‟я з Аййубідами. Також Аййубіди досягнули мирної 

угоди з хрестоносцями. Салах ад-Дін Йусуф спрямував свої війська 

проти сирійських нізаритів на чолі з Рашид ад-Діном Сінаном. Влітку 

1176 р. Аййубідське військо воювало у Нусайрітських горах в Сирії, де 

знаходились фортеці нізаритів. Салах ад-Дін Йусуф взяв в облогу 

фортецю Масйаф, проте не зміг її здобути і мусив укласти мир з Рашид 

ад-Діном Сінаном проти хрестоносців [1; 2, p. 57–91; 3, p. 1–80; 4,  

p. 46–92; 5, p. 910–911; 6, p. 362–400, 403–410; 7, s. 337–340].  

Висновки. Провівши дослідження ми дійшли наступних висновків. 

Батько Салах ад-Діна Йусуфа був дрібним правителем з курдського 

клану ар-равадійа. Піднесення могутності Аййубідів відбулось вна- 

слідок їх походів у 60-х рр. ХІІ ст. до Єгипту. Реальним правителем 

Єгипту Салах ад-Дін став у 1169 р., посівши посаду візиря. У 1171 р. 

він став правителем Єгипту після смерті фатімідського султана  

ал-Адіда. У 1173 р. Аййубіди підкорили собі Триполітанію та Барку,  

а також відбили напад нубійців на Єгипет. У 1174 р. владі Салах  

ад-Діна були підкорені Дамаск та Ємен. У 1175 р. Аййубіди досягнули 

реальної незалежності від Зангідів завдавши їм ряд поразок.  

 

 

 

 



56 

Література: 

1. Eddé A.-M. Saladin. Paris : Flammarion, 2016. 1013 p.  

2.Hindley G. Saladin: Hero of Islam. Barnsley: Pen & Sword, 2007.  

210 p.  

3.Lyons M. C., Jackson D. E. P. Saladin: The Politics of the Holy War. 

Cambridge : Cambridge University Press, 1982. VIII, 472 p. 

4.Phillips J. The Life and Legend of the Sultan Saladin. Yale University 

Press, 2019.  

5.Richards D.S. Sālāḥ al-Dīn // The Encyclopaedia of Islam, Second 

Edition. Volume VIII: Ned–Sam. Leiden : Brill, 1995. Pp. 910–914. 

6.Runciman S. A History of the Crusades: The Kingdom of Jerusalem 

and the Frankish East 1100–1187. Vol. 2. London : Penguin, 1951. XII,  

523 p.  

7.ġeĢen R. Selâhaddîn-i Eyyûbî // Islam Ansiklopedisi. C. 36. Istanbul : 

Turkiye Diyanet Vakfı, 2009. S. 337–340 URL: https://islamansiklopedisi.org.tr/ 

selahaddin-i-eyyubi (Дата звернення 1.12.2025) 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-13 

 

Постол А. Р. 

аспірант кафедри образотворчого мистецтва  

Київського столичного університету імені Бориса Грінченка 

м. Київ, Україна 

 

ДЕРЕВОРІЗЬБЛЕННЯ В АНСАМБЛЯХ ФАСАДІВ 

ТРАДИЦІЙНОЇ АРХІТЕКТУРИ ЧЕРНІГІВЩИНИ, КИЄВЩИНИ, 

КРИМУ ТА КАРПАТ ХІХ – ПОЧАТКУ ХХ СТОРІЧ 

 

З давніх-давен на землях сучасної України існувала традиція зво- 

дити прикрашені різьбленням ошатні будинки, котрі мали задоволь- 

няти не лише утилітарні потреби місцевих мешканців, а й естетичні. 

Одним з найдавніших типів з-поміж відомих різновидів помешкань від 

часів Київської Русі був різновид терема – прямокутної у плані споруди 

із двоскатним дахом (рис. 1).  

Вона включала, окрім приміщень штибу вітальні-гридниці у кня- 

зівських покоях, гарно вирізьблені декоративні начілки (фронтони  

з внутрішнім полем-тимпаном) фасадів з декоративними кониками  

та опасання штибу обхідної галереї довкола палат-хором, а також 

подеколи ґанки з аркадами, схожі на тераси з навісами. 



57 

  
 

Рис. 1. Візуалізація реконструйованого терему часів Київської Русі. 

Древній Київ у «Парку Київська Русь». Традиційне опасання (нижній 

ярус – аркада, верхній – обхідна галерея) 

Фото з сайту: 

https://wiki.kubg.edu.ua/images/1/14/Teremyaroslava1038.jpg 

https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A4%D0%B0%D0%B9%D0%BB:%D0

%A2%D0%B5%D1%80%D0%B5%D0%BC_%D0%AF%D1%80%D0%B

E%D1%81%D0%BB%D0%B0%D0%B2%D0%B0_%D0%9C%D1%83%D

0%B4%D1%80%D0%BE%D0%B3%D0%BE.jpg 

 

Тереми зводилися в часи Русі не лише у столичному Києві,  

а й в уділових князівствах. Зокрема, у Чернігівській землі (рис. 2),  

де поліська смуга лісу дозволяла майстрам втілювати найцікавіші  

за художньо-образною складовою задуми, на які йшло багато дерева 

різних порід.  
 

 
Рис. 2. Княжий терем, м. Новогород-Сіверський 

https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A4%D0%B0%D0%B9%D0%BB:%

D0%9A%D0%BD%D1%8F%D0%B6%D0%B8%D0%B9_%D1%82%D0

%B5%D1%80%D0%B5%D0%BC,_%D0%9D%D0%BE%D0%B2%D0%B

3%D0%BE%D1%80%D0%BE%D0%B4%D0%A1%D1%96%D0%B2%D0

%B5%D1%80%D1%81%D1%8C%D0%BA%D0%B8%D0%B9.jpg 

 



58 

Відомо про переважне використання липи для виконання різьблення 

обхідних прольотів та мережива лиштви. Опасання інколи називали 

«кружґанок», в суті назви окреслюючи специфіку довколиш- 

ньобудинкових балконних конструкцій-галерей, які нагадували 

архітектуру теплих регіонів, де мали бути у плануванні враховані 

приміщення для відпочинку в комфортних умовах на свіжому повітрі 

(рис. 3, 4). 

 

 
Рис. 3. Вигляд замку на Старокиївській горі у Києві  

ХV–ХVІІ століть 

Репродукція з сайту: https://we.org.ua/history/vidnovlennya-zamku-na-

starokyyivskij-gori-ta-jogo-rozbudova-xv-xvii-st/ 

 

  

Рис. 4. Реконструкція зрубного житла у Києві 

Зображення з сайту: https://we.org.ua/wp-content/uploads/2015/08/095-

zabudowa-podol-final-5.jpg 

 

Вочевидь, мода на такі кружґанки сформувалася ще від часів 

володіння києворуськими князями кримськими землями, клімат яких 



59 

вимагав певних особливостей композиції, враховуючи температурно-

вологісний режим довколишнього середовища. Імовірніше за все під 

впливом греків, грузинів, хозарів, візантійців, традиційне зодчество 

яких зважало на потреби пошуку зручного тінька та охолодження  

в спеку. Характерний приклад дачних будинків – проєкт архітекора 

Платона Теребеньєва 1884–1885 років, реалізований у Ялті, що став на 

деякий час прихистком Лесі Українки (рис. 5). 
 

  

Рис. 5. Дача Лещинської. Музей Лесі Українки, Ялта, 1884–1885 р. 

Архітектор Платон Теребеньєв 

Фото з сайту: https://culture.voicecrimea.com.ua/uk/istoriia-

ievpatorijskoho-maiaka/ 
 

Певним чином архітектура Чернігова, Новгород-Сіверська, Ніжина 

(рис. 6) перегукувалася з будівельними традиціями Боярки, Києва, 

Ворзеля, Пуща-Водиці кінця ХІХ – початку ХХ століть, маючи 

паралелі, водночас, як в синхронних течіях зодчества Криму, так  

і в забудові Карпатського регіону. 

 

 
Рис. 6. Вид Чернігова біля Торгової площі. Початок ХХ ст.  

Фото з сайту: https://upload.wikimedia.org/wikipedia/ 

commons/f/f2/View_of_Chernigov.PNG 



60 

Адже західноукраїнська архітектура межі ХІХ–ХХ ст., водночас, 

наслідувала традиції зодчества києворуського Холма та Перемишля,  

а згодом і Галицько-Волинських земель, на яких асимілювався і так 

званий «закоп‟янський стиль», що всотував місцеві конструктивні 

засаді народного будівництва мешканців Західних Карпат та моду на 

широке застосування порід дерева (рис. 7, 8).  

 

 
 

Рис. 7. Курортна вілла «Яніна, м. Трускавець. Початок ХХ ст. 

Фото з сайту: https://we.org.ua/wp-content/uploads/2015/08/095-

zabudowa-podol-final-5.jpg 

 

 
 

Рис. 8. Курортна вілла «Гопляна», м. Трускавець на Львівщини.  

1924–1928 рр. збудована за проєктом архітектора Яна Семковича.  

Нині Художній музей Михайла Біласа 

Фото з сайту: https://we.org.ua/wp-content/uploads/2015/08/095-

zabudowa-podol-final-5.jpg 



61 

Висновки. Отже, після періоду Х – першої половини ХІІІ століття, 

коли на землях Київської Русі (насамперед, у межах Київщини  

та Чернігівщини) зводили будівлі зрубного типу та великокняжі тереми 

з ошатним дерев‟яним різьбленням аркад, галерей-опасань з мережа- 

ними навісами, кониками, лиштвою вікон, мода на оформлення фасадів 

будівель різьбленням не припинилася. Вже на ХV–ХVІІ ст. традиції, 

відомі за дерев‟яним зодчеством Новгород-Сіверська, Чернігова, 

Ніжина, Києва, а надалі й Боярки, Ворзелю, Пуща-Водиці набули 

характеру традиційної садибно-замкової середньовічної архітектури. 

Остання лінія розвитку стала засадничою для оформлення 

центральних площ великих міст Чернігівщини, а також підготувала 

появу моди напрямку декорування фасадів окремих будівель Криму 

Нового часу (дача Лещинської в Ялті, кінець ХІХ століття) в стилі 

західноазійських будівельних традицій, зокрема грузинських «шуша- 

банді», та специфіку розбудови курортних міст Східної та Західної 

України Новітнього часу (Ворзель, Боярка, Пуща-Водиця, Трускавець 

тощо). 

Причому в проєктах архітектури Львівщини межі кінця ХІХ – 

початку ХХ сторіч відчутні також вторинні впливи так званого 

«закоп‟янського» стилю. Останній був сумішшю рефлексій києво- 

руських конструктивно-будівельних традицій на даних територіях 

лісистих частин Карпат з новітніми польськими течіями розбудови дач 

і вілл. Характерні приклади – вілли «Гопляна», «Яніна» в Трускавці  

на Львівщині початку ХХ століття.  

 

Література: 

1. Коваль Галина, директор музею міста-курорту Трускавця. 

Архітектурний колорит Трускавця, або розкішні вілли курорту на зламі 

ХХ століття. URL: photo-lviv.in.ua/arhitekturnyj-koloryt-truskavtsya-abo-

rozkishni-villy-kurortu-na-zlami-hh-stolittya/ (дата звернення: 28.11.2025). 

2. Школьна, О. (2019). Поняття «машрабія», «пишка», «шуша- 

банді», «ма‟ага», «шаббак», «шебеке» в архітектурі країн Азії, Близь- 

кого Сходу та Північної Африки. Мистецтвознавство України, (19), 

264–273. https://doi.org/10.31500/2309-8155.19.2019.186011 

3. Ялтинський дім Лесі Українки. URL: 21.10.2020. 

https://culture.voicecrimea.com.ua/uk/khram-na-chest-sviatoho-ivana-

bohoslova/ (дата звернення: 01.12.2025). 

 

 

 

 

 



62 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-14 

 

Рубльова Р. І. 

старший викладач кафедри гуманітарних та соціальних дисциплін  

Харківського національного університету Повітряних Сил  

імені Івана Кожедуба  

м. Харків, Україна 

 

Демченко Я. В.  

курсант  

Харківського національного університету Повітряних Сил  

імені Івана Кожедуба 

м. Харків, Україна 

 

ВПЛИВ ІРАНУ НА РОЗВИТОК КУЛЬТУРНИХ ТРАДИЦІЙ 

СЕРЕДНЬОГО СХОДУ 

 

Дослідження ролі Ірану на Середньому Сході є актуальною темою 

для її висвітлення. Оскільки цей регіон зараз переживає широку 

нестабільність, громадянські конфлікти та крах або скорочення 

державної влади. Сирія, Ірак, Лівія, Ємен, Єгипет – всі вони зазнали 

значної нестабільності протягом останнього п'ятдесятиліття. Після цих 

подій на Середньому Сході ситуація змінилася, що, своєю чергою, 

спровокувало процес формування нового регіонального порядку,  

в якому Ісламська Республіка Іран посіла одне з ключових місць. 

Практично Тегеран бере участь майже у всіх політичних та культурних 

подіях на Середньому Сході. 

Іранська культура є національним надбанням і об'єктом великої 

любові та поваги з боку населення країни, незалежно від соціальної 

приналежності та політичних поглядів її представників; це своєрідна 

«священна корова», якій поклоняються всі. Водночас іранська культура 

є важливою складовою державної політико-ідеологічної доктрини 

керівництва Ісламської Республіки Іран (далі – ІРІ). Ідеї про значення 

культури у внутрішньому житті країни та її використання як суттєвого 

фактора зовнішньої політики на міжнародній арені озвучуються  

у виступах провідних політичних та релігійних діячів ІРІ, а також 

торкаються в дослідженнях сучасних іранських вчених. 

Провідні позиції Ірану в регіоні Близького Сходу були посилені 

історичними, культурними, релігійними, революційними та геополітич- 

ними факторами. Історично Іран є дуже давньою та високорозвиненою 

цивілізацією, територія якої колись охоплювала значні території,  



63 

а зараз належить іншим сусіднім державам. Тому Іран має спільний 

історичний та культурний контекст з більшістю країн регіону, особливо 

після Ісламської революції, коли було сформовано курс відмови від 

прозахідних цінностей і зроблено вибір на користь розвитку ісламських 

культурних традицій [3].  

Імам Хомейні, лідер Ісламської революції, приділяв значну увагу 

розвитку іранської культури та вважав її фундаментальною основою 

виховання іранської нації та її майбутніх поколінь [5, с. 30]. Деякі 

аналітики вважають, що бажання Ірану покращити своє становище  

в регіоні продиктоване саме історичними та культурними традиціями. 

Варто зазначити, що одним із вирішальних факторів для всіх країн 

Близького Сходу є сама релігія. У світі існують дві основні гілки ісламу 

– сунітський та шиїтський. У духовному та релігійному відношенні 

Іран протягом століть був центром шиїтського ісламу у світі. Сьогодні 

у світі налічується 1,6 мільярда мусульман, і лише 20% з них – шиїти. 

Серед них, у свою чергу, близько 40% проживає в Ірані, що неминуче 

робить Іран лідером у шиїтському світі. Велика громада шиїтів також 

проживає в сусідніх Іраку, Ємені, Бахрейні та Лівані [6]. Іран виступає 

своєрідним захисником шиїтських меншин, які, у свою чергу, 

орієнтовані на Тегеран своєю незалежною зовнішньою політикою та 

здатністю захищати державу від зовнішніх загроз [6].  

Релігійна революція в Ірані призвела до духовного пробудження 

мусульманських країн та відродження ісламських традицій у міжна- 

родному масштабі. На думку більшості дослідників, Ісламська 

революція мала значний вплив на регіональному рівні та за його 

межами. Події, що відбулися в регіоні після перемоги на революції, так 

чи інакше були пов'язані з нею або перебували під її впливом  

[1, с. 203]. Іронічно, що ісламські революціонери, які замінили шаха та 

зруйнували всі монархічні інститути, втілюють мрію шаха зробити Іран 

потужною регіональною державою, яку шах Мохаммед Реза Пехлеві 

описав у своїй амбітній книзі під назвою «На шляху до великої 

цивілізації».  

Варто зауважити, що одним із найстійкіших каналів впливу була  

(і залишається) перська мова. У періоди після тюркських і монголь- 

ських завоювань перська стала літературною та адміністративною 

мовою у багатьох мусульманських дворах – від Хорасана до Індії  

й Османської імперії. Класична перська поезія (Фірдоусі, Хайям, Сааді, 

Хафіз) створила канон, який визнавали й інтерпретували різні куль- 

турні спільноти; перська художня мова слугувала «літературною 

діаспорою», що поширювала тонкощі естетики, етики й політичної 

уяви по всьому регіону. Наукові дослідження поняття Persianate world 

акцентують на тому, що перська мова грала роль «мови елітної 



64 

комунікації» й культурної легітимації в низці не-іранських держав  

[2, с. 193].  

Доцільно підкреслити, що іранські архітектурні та ландшафтні 

зразки (перські сади – pairidaeza, купольна шкала, орнаментальні 

керамічні та кам‟яні техніки, внутрішні двори й фонтанні системи) 

стали моделями для церковної, палласної і міської архітектури сусідніх 

регіонів. Перські сади, як концепт упорядкованого природного 

простору з водою як центральним елементом, були поширені на весь 

регіон і відзначені ЮНЕСКО як частина спільної культурної спадщини. 

Мотиви та технології будівництва, а також майстерність у книго- 

друкуванні й мініатюрі передавалися майстрів-переселенців і через 

шкільні традиції, утворюючи спільні майстерні й естетичні школи [4]. 

На думку Бастанова А., через систему дворового патронату іранські 

еліти формували трансрегіональні мережі вчених, поетів і митців. 

Перська культура функціонувала як засіб легітимації влади: викорис- 

тання перської мови в хартіях, поетичних панегіріках, адміністратив- 

них актах посилювало престиж правителів, незалежно від їхньої етніч- 

ної приналежності. Також центри навчання та перекладу (медресе, 

бібліотеки) сприяли циркуляції ідей і технологій по всьому регіону  

[2, с. 193]. 

Та врешті решт, у XX–XXI сторіччях іранська культурна спадщина 

стала об‟єктом міжнародного визнання (включення пам‟яток до списку 

ЮНЕСКО) і водночас політичних інтерпретацій. Нинішні культурні 

ініціативи – у тому числі реставрація пам‟яток, музичні й літературні 

події – часто поєднують національну ідентичність з регіональною 

комунікацією; приклади останніх років показують як внутрішній куль- 

турний консерватизм, так і прагнення до культурної дипломатії на 

Заході та у сусідніх державах [4]. 

Отже, абсолютно очевидно, що регіональне значення Ірану справді 

зростає. Безсумнівно, ситуація на Близькому Сході є складною та 

вибухонебезпечною. Складні політичні ігри та зростаюча боротьба за 

лідерство є гострим питанням сьогодення. Іран, будучи великою та 

могутньою державою, не поступиться своєму впливу та лідерству, яке 

підкріплюється історичними, культурними, релігійними та іншими 

факторами.  

 

Література: 

1. Amiri R. E. Foreign Policy of Iran after Islamic Revolution. Journal 

of Politics and Law. 2010. Vol. 3, № 2. P. 199–206. 

2. Bustanov A. Speaking “Bukharan": The Circulation of Persian Texts 
in Imperial Russia. The Persianate World: The Frontiers of a Eurasian 



65 

Lingua Franca / Ed. by N. Green. University of California Press, 2019.  

P. 193–206. 

3. Encyclopædia Iranica. URL: https://www.iranicaonline.org/?utm 

(дата звернення: 09.12.2025). 

4. Iran (Islamic Republic of). URL: https://whc.unesco.org/en/ 

statesparties/ir?utm (дата звернення: 09.12.2025). 

5. Мамедова Н. М. Ісламська революція в Ірані. Минуле, сучасне, 

майбутнє. Київ : Інститут сходознавства НАН України, 1999. 

6. Федуненко Є. Співвідношення сунітів і шиїтів у світі. URL: 
https://www.kommersant.ru/doc/2889657 (дата звернення: 09.12.2025). 

 

  

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-15 

 

Тортіка М. В. 

доктор історичних наук, професор, 

професор кафедри культурології та музеєзнавства 

Харківської державної академії культури 

м. Харків, Україна 

 

МУСУЛЬМАНСЬКИЙ «КУРБАН-БАЙРАМ»,  

ЮДЕЙСЬКИЙ «КОРБАН» ТА ХРИСТИЯНСЬКИЙ «КУРБАН»  

В ЕТНОКУЛЬТУРНІЙ ТРАДИЦІЇ БОЛГАРІЇ 

 

При згадці болгарського свята «курбан» у сучасній свідомості, як 

правило, виникає асоціація з мусульманським святом «курбан-байрам», 

що втілює жертвопринесення Ібрагіма (Авраама) і стало буквальним 

відображенням спокутної жертви, яка приноситься людиною Богу [1]. 

Причому, в даному випадку асоціація «курбан» з «курбан-байрам» 

настільки міцна, що вона практично не викликає сумнівів не тільки  

у далеких від науки людей, але навіть і у багатьох професійних 

істориків, які пов'язують культурний контекст болгарського «курбан»  

з традицією 500-річного османського впливу на етнокультурний 

розвиток етносів і субетносів усього Балканського регіону. 

Безумовно, елементи мусульманської релігійної традиції закріпили 

духовний і містичний досвід спокутної жертви, яка століттями прино- 

силася болгарами практично в кожному регіоні Болгарії і навіть за її 

межами (традиція «курбан» відома в болгарських етнічних групах, які 

зафіксовані в Молдові, Україні, Сербії, Греції, тощо). Однак сам 

характер проведення свята «курбан», його багатошаровість і очевидна 



66 

обрядова консервативність змушують замислитися про більш глибоке 

ранньохристиянське і навіть дохристиянське втілення свята. Відповідно 

виникає питання про походження містерій «курбан» і диференційовану 

інтерпретацію завдань жертвоприношень, а саме, кому і навіщо вони 

приносилися. 

Перш за все, слід підкреслити, що свято «курбан» слід розділяти  

за цільовим призначенням на два основних сакральних напрямки.  

З одного боку, воно може розглядатися як християнська спокутна 

жертва, що приноситься Богу. З іншого боку, це традиція родового 

(сімейного) або персонального жертвопринесення, що приноситься  

з проханням про захист, здоров'я, поминання предків, весілля, народ- 

ження дітей, тобто традиція «кривавої жертви» як реакції на будь-яку 

значну подію в особистому житті, житті сім'ї і навіть роду. 

Отже, містична жертва в християнській традиції – це перший 

момент, на який звертають увагу дослідники, поєднуючи духовний 

досвід «курбан» з містичним змістом мусульманського «курбан-

байрам». Ібрагім бачить уві сні, як він вбиває власного сина (у деяких 

інтерпретаціях архангел Джебраїл передає пророку Мухаммеду 

справжнє значення біблійних подій як реальне втілення сакральної 

жертви). Ібрагім бере тягар жертви на себе, розповідає про неї синові, 

останній приймає і поділяє непохитну віру батька. [2, с. 205–209]. 

Однак саме тут і починають проявлятися внутрішні відмінності 

духовної та фізичної жертви мусульман і християн, оскільки в хрис- 

тиянській традиції сакральною жертвою, спокутником, є сам Христос, 

який бере на себе весь тягар спокутування людської гріховності 

стражданням. І тут важливо, що образ Христа асоціюється в ранньому 

християнстві з образом ягняти. Таким чином, болгари-християни під- 

міняють, або швидше спрощують розуміння, духовної жертовності 

буквальним принесенням спокутної «кривавої жертви». 

Однак на тлі зовні очевидного порівняння свят «курбан» і «курбан-

байрам» виникає принципове питання: наскільки адекватним виявля- 

ється таке просте пояснення релігійної традиції болгарського свята 

зовнішнім впливом пізньосередньовічної мусульманської традиції для 

обґрунтування його живучості, консервативності? На це питання част- 

ково дають відповідь самі мусульмани, які прямо вказують на 

взаємозв'язок мусульманської релігійної традиції з сюжетами Танах, 

демонструючи явну спадкоємність релігійної традиції «курбан-байрам» 

від юдейського сприйняття сакральної жертви (Ібрагім/Авраам). 

Слід зазначити, що в юдаїзмі поняття жертви позначається словом 

«корбан», що більш точно перекладається як «наближення» [3]. Таким 

чином, в ранньому юдаїзмі через «криваву жертву» відбувається 

наближення до Бога, яке після руйнування Другого храму в 70-му році 



67 

н.е. інтерпретується не як фізична жертва, а як жертва духовна. Власне, 

рабини поступово починають замінювати буквальні «криваві» жертви 

читанням Тори, молитвами і конкретними діями на шляху благодіяння 

(традиційні форми жертвоприношень відкладені до відродження 

Третього храму). У той же час можна припустити, що деякі громади 

могли зберігати елементи «кривавої жертви» навіть в умовах 

розсіювання. Інтенсивні контакти окремих юдейських громад з насе- 

ленням Балкан і власне Болгарії дозволяють говорити про можливість 

їх безпосереднього впливу на ранньохристиянські громади півострова. 

Отже, можна припустити, що в основі мусульманського «курбан-

байрам», так само як і в основі ранньохристиянського «курбан» міг 

зберігатися юдейський «корбан». Це змушує зовсім інакше подивитися 

на сучасну інтерпретацію широко святкованого в Болгарії свята. 

Однак, юдейська традиція не перекреслює можливості ще більш 

ранньої, язичницької, інтерпретації свята «курбан». У такому контексті 

жертву Авраама / Ібрагіма можна логічно поєднати з греко-фракій- 

ськими традиціями сакральних жертв і характерних божественних 

поливань [4]. Фракійські жертовники, масово виявлені біля міст Стара 

Загора і Кюстенділ, припускають принесення в жертву хліба 

(болгарський «курбан» не мислимий без хлібної пітки) і жертв Богу – 

Вершнику Геросу, в якому багато дослідників вгадують прообраз 

Георгія Побідоносця.  

Таким чином, традиція «курбан» має яскраво виражений багато- 

шаровий контекст. З одного боку, це духовний зміст – принесення 

сакральної «кривавої» жертви, що наближає людину до осягнення Бога. 

Далі слід фіксувати народно-релігійний зміст, що передбачає заступ- 

ництво і покровительство християнських святих і, нарешті, свято 

передбачає родовий і сімейний контекст, що відбивається в його 

магічній функції свята-оберега, значущого для збереження близьких  

і вдячності святим покровителям за власне здоров'я і життя. При цьому 

традиція «курбан» зазнає культурно-історичної трансформації, розвива- 

ючись від культово-обрядових язичницьких містерій до юдейської 

традиції, яку можна вгадати в обрядовій стороні раннього християнства 

на Балканах і безпосередньо в Болгарії. Нарешті, це свято отримує 

остаточне оформлення і закріплення на тлі розширення мусульман- 

ських традицій в даному регіоні, що, тим не менш, не робить «курбан» 

мусульманським святом, а лише говорить про масштаби взаємовпливів 

в культурній традиції болгар-християн на тлі п'ятисотрічного 

османського панування.  

 

 

 



68 

Література: 

1. Velichkov Asen. Kurban. URL: https://asenvelichkov.me/ 

project/kurban/#:~:text=%E2%80%9CKurban%E2%80%9D%20(qurban%2

C%20qurbani,nothing%20to%20do%20with%20Christianity (Дата звер- 

нення: 1.12.2025 р.). 

2. Коран / пер М. Якубовича. Київ, 2017. 608 с. 

3. Франків Д. М. Світоглядно-аксіологічні богословські принципи 

розвитку єврейського релігійного права в його історичних різновидах. 

Дисертація на здобуття наукового ступеня кандидата філософських 

наук. Київ, 2020. URL: https://npu.edu.ua/images/file/vidil_aspirant/ 

dicer/D_26.053.21/Frankiv_disertacia.pdf (Дата звернення: 1.12.2025 р.). 

4. Теодоров Е. К.. Древнотракийско наследство в българския 

фолклор. София : Наука и изкуство, 1972. 301 с. 

5. Христов П., Манова Ц. Новият ,,стар,. Курбан. URL: 

https://www.tsarkva.com/sites/default/files/NEW_Old_Kurban1.pdf 

6. Ritual food in Bulgarian traditional culture. URL: https://bnr.bg/en/ 

post/102171643/ritual-food-in-bulgarian-traditional-culture (Дата звер- 

нення: 1.12.2025 р.). 

7. What is qurbani? URL: https://islamic-relief.org/news/what-is-

qurbani/ (Дата звернення: 1.12.2025 р.). 

8. Янков А. Сакрална топонимия и култови обекти около 

селищата по поречието на горна места. URL: https://www.uni-vt.bg/ 

res/11953/49._Angel_Yankov.pdf (Дата звернення: 1.12.2025 р.). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



69 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-16 

 

Frumkina A. L.  

Doctor of Pedagogical Sciences, Associate Professor, 

Head of the Department of Germanic and Oriental Languages  

and Translation 

International Humanitarian University 

Odesa, Ukraine 

 

THE CULTURAL AND LINGUISTIC INFLUENCE  

OF CHINESE ON ENGLISH VOCABULARY 

 

Chinese loanwords in the English language constitute a distinct cultural 

and linguistic stratum that emerged under the influence of trade, socio-

cultural, and philosophical contacts between the British Empire and China, 

particularly as a result of the activities of Chinese diasporic communities  

in the United States and Southeast Asia. As noted by Victor Mair [4], most 

of these borrowings did not arise from direct linguistic influence but from 

the transmission of cultural artefacts, culinary terms, household items, 

philosophical concepts and ritual practices. Chinese loanwords in English 

are relatively few in number but exhibit a high degree of symbolic density 

and cultural markedness. 

One of the earliest and most widely recognised Chinese borrowings is 

tea. According to the Oxford English Dictionary [5], the word entered 

English through Southern Chinese dialects, particularly the Amoy form te, 

rather than the globally widespread Mandarin form cha. An early attestation 

from 1655: “They drink a certain drink called Tee.” – illustrates the path 

of its initial adaptation. In contemporary discourse, the word functions 

actively, which is confirmed by COCA: “…the aroma of green tea filled 

the room…” [9]. 

The most substantial group of Chinese loanwords is culinary vocabulary. 

Due to the popularisation of Chinese cuisine in the United States and the 

United Kingdom in the twentieth century [6] , the English language 

incorporated such items as tofu, soy, dim sum, wonton and chow mein. 

These words display stable frequencies in COCA: “…the restaurant serves 

traditional Cantonese dim sum every weekend…” [9] ; “…a bowl of tofu 

and vegetables simmering in ginger broth…” [9]. These items share  

a transcriptional form and exhibit minimal phonetic adaptation. 

Another significant layer of borrowings is associated with seafaring, 

trade, and everyday realities of Southern China. Matthews [3] observes that 

such words as rickshaw, junk, ginseng, and ketchup entered English 



70 

through intensive port-city contacts. The example of ketchup is particularly 

illustrative of cultural reinterpretation. Originally denoting a fermented fish 

sauce (ke-tsiap), the word underwent semantic transformation in English 

and now refers to a tomato-based condiment: “…a bottle of ketchup was 

placed in the center of the table…” [9]. 

Philosophical and religious concepts of Chinese tradition have also 

played a significant role in enriching English vocabulary. According to Yule 

[8] , terms such as qi, tao, feng shui, kung fu, and yin-yang function not 

only as lexical units but also as cultural symbols associated with harmony 

and spiritual practice. Their transcriptional shape results from the difficulty 

of conveying their meaning through a single English equivalent. The OED 

attests feng shui in the example: “The house was arranged according  

to the principles of feng shui.” Similar uses appear in COCA: “…she 

hired a consultant to improve the feng shui of the workspace…” [9]. 

Political and social loanwords likewise bear a distinctly Chinese imprint. 

Thøgersen and Petersen [7] show that kowtow derives from the ritual 

kòutóu, symbolising absolute submission. In modern English, the word has 

acquired a figurative meaning: “…the senator won’t kowtow to party 

pressure…” [9]. Another example is tycoon, which entered English via 

Japanese mediation but ultimately originates from the Chinese dà jūn 

(“great ruler”). In COCA the word frequently appears in economic contexts: 

“…the real estate tycoon announced a new investment plan…” [9]. 

Cantonese-speaking communities in the United States facilitated the 

spread of such items as chop suey, mahjong, and gung-ho [2]. Corpus data 

confirm their active usage: “…the women gathered every Friday night  

to play mahjong…” [9]; “…the coach was impressed by his gung-ho 

attitude…” [9]. This demonstrates the crucial role of the Chinese diaspora 

in shaping the American variety of English. 

A particularly noteworthy aspect is the morphological adaptation  

of Chinese loanwords in English. The structural disparity between Chinese 

(analytic) and English (fusional-analytic) grammar results in a generally low 

degree of morphological assimilation [1]. Most items such as tofu, feng 

shui, yin-yang, kung fu, mahjong, dim sum function as indeclinable nouns 

with opaque internal morphology, which hinders the formation of English 

affixed derivatives. 

Nevertheless, some Chinese borrowings do undergo integration into the 

English morphological system through productive word-formation patterns. 

Thus, wonton and tycoon form the plural with the suffix -s (wontons, 

tycoons), while dim sum and feng shui remain morphologically inert, as 

confirmed by COCA: “…two plates of dim sum…”. In certain cases, 

derivational expansion occurs, as with gung-ho, which has produced forms 

such as gung-ho-ism. Such patterns indicate a degree of semantic 



71 

integration into the recipient language. Semantic-derivational assimilation is 

also evident in ketchup, which forms adjectival derivatives (ketchupy, 

ketchup-based) and participates actively in compounding. 

A further tendency is the reanalysis of multiword borrowings (kung fu, 

feng shui, chop suey) as unified morphological units. In modern English 

they function as cohesive compounds, producing derivatives such as feng 

shui consultant, kung-fu movie, mahjong table. This confirms the ability 

of English to integrate foreign structures without substantially altering their 

formal composition. 

In summary, Chinese loanwords in English constitute a culturally 

significant, though relatively small, lexical stratum reflecting historical 

contacts, cross-cultural interactions, and social transformations. Their 

morphological adaptation is selective, preserving the original form while 

integrating into productive English word-formation models. This process 

highlights the flexibility of the English morphological system and its 

capacity to incorporate culturally marked vocabulary without disrupting its 

own structural principles. 

 

Bibliography: 

1. Bauer, L., & Lieber, R. The Oxford Reference Guide to English 

Morphology. Oxford : Oxford University Press, 2020. 742 p. 

2. Bolton, K. Chinese Englishes: A Sociolinguistic History. Cambridge : 

Cambridge University Press, 2003. 308 p. 

3. Matthews, P. H. The Concise Oxford Dictionary of Linguistics.  

3rd ed. Oxford : Oxford University Press, 2015. 443 p. 

4. Mair, V. H. T‟ang Transformation Texts: A Study of the Buddhist 

Contribution to the Rise of Vernacular Fiction and Drama in China. 

Cambridge, MA : Harvard University Press, 1991. 384 p. 

5. Oxford English Dictionary Online. Oxford : Oxford University Press, 

2023. URL: https://www.oed.com (last acceded: 08.12. 2025).  

6. Reed, L. E. Loanwords in World Englishes: Asian Influences. 

Journal of World Languages. 2016. Vol. 3 (2). P. 145–162. 

7. Thøgersen, S., & Petersen, S. The Politics of Chinese Language and 
Culture. London : Routledge, 2019. 256 p. 

8. Yule, G. The Study of Language. 6th ed. Cambridge : Cambridge 

University Press, 2014. 356 p. 

9. Corpus of Contemporary American English (COCA). 2023. URL: 

https://www.english-corpora.org/coca/ (last acceded: 08.12. 2025). 

 

 

 

 



72 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-17 

 

Ямаш Ю. В. 

кандидат мистецтвознавства, доцент,  

доцент кафедри дизайну  

Національного лісотехнічного університету України 

м. Львів, Україна 

 

ЖИВОПИСНА КАРТИНА ІВАНА ТРУША  

«ЄГИПЕТСЬКА СВЯТИНЯ»: ІСТОРІЯ НАПИСАННЯ, 

МИСТЕЦТВОЗНАВЧИЙ АСПЕКТ 

 

Важливим джерелом досліджень творчості видатного українського 

художника першої половини ХХ ст. Івана Труша на східну тематику  

є у першу чергу епістолярій та мемуаристика самого художника, його 

листування з рідними та друзями, що зберігається у державних архівах 

та музеях України [1–10]. Не менш важливим джерелом є його 

живописна спадщина згаданої тематики яка, на жаль розпорошена  

як у музейних колекціях та й у чисельних приватних збірках. У фондах 

Національного музею у Львові зберігається живописна картина Івана 

Труша під назвою «Єгипетська святиня», яка, безумовно, належать до 

єгипетсько-палестинської тематичної серії художника [11, с. 287]. 

Однак сама назва не є авторською, не говорять нам що зображено  

на картинах, в якій місцині малював її автор. У музейній атрибуції 

цього не вказано. Немає відповідних пояснень й окремих досліджень  

з цього питання істориків та мистецтвознавців за весь період заці- 

кавлення науковцями творчістю Труша. 

У наукових розвідках які стосуються реконструкції подій засто- 

совується історичний метод, якій включає польові дослідження, вив- 

чення ситуаційних обставин на місці подій, а також історична літе- 

ратура, яка фіксує реальні події у відповідному часі. У нашому випадку 

в контексті єгипетської теми були здійснені польові дослідження  

у 2007 р. місць перебування Івана Труша у Каїрі. Корисними також  

для з‟ясування окремих деталей гіпотетичної поїздки художника, 

реконструкції його вакацій у Фівах були опубліковані нотатки  

таких відомих мандрівників як П'єр Лоті, Олександр Дюма, Гюстав  

Флобер [13]. 

В ході сучасного дослідження методом порівняння, вивчення іконо- 

графії на єгипетську тематику вдається встановити що сюжетом 

згаданого твору став Карнакський храмовий комплекс у Фівах (сучасне 

місто Луксор). На жаль, сам автор не дає підтвердження версії про те 



73 

що він міг здійснити мандрівку до давніх Фів. Від кінця березня 1912 р. 

Труш перебуває у Каїрі два місяці, але в АТ (Архів Труша НЛМ) 

зберігається його кореспонденція лише за квітень місяць [1–2].  

У живописній практиці Труша траплялись поодинокі випадки вико- 

нання творів написаних по фотографіях або поштівках. В АТ збері- 

гається невелика колекція вітальних карток художника з зображенням 

єгипетських пам‟яток в тому числі з сюжетами Карнаку та Луксору,  

але жоден з них повністю не збігається з композицією згаданого твору. 

Гіпотеза про перебування українського художника Івана Труша 

1912 р. у Фівах з метою створення живописних творів за сюжетами 

Луксорського та Карнакського храмових комплексів є науковою й під- 

тверджується низкою беззаперечних чинників. По перше це наявність 

декількох картин у фондовій збірці НМЛ та приватних колекціях  

з зазначеними мотивами єгипетських храмів. По-друге, мистецтво- 

знавчий аналіз картини «Єгипетська святиня» дає підстави вважати що 

вона могла бути написана лише за пленерним етюдом. Складна 

композиційна схема застосована при створені живописного образу, 

незвичайний ракурс з високим горизонтом (можливий за доведеними 

обставинами), лінійна та повітряна перспектива говорять про безпосе- 

редній контакт автора з об‟єктом зображення. Частково також це під- 

тверджується аналізом іконографії храмів що включає приватну збірку 

єгипетських поштівок Труша (АТ), вінтажних документальних світлин, 

в тому числі аерофотозйомку зроблених на початку ХХ ст. Дослід- 

ження наведених вихідних матеріалів дозволило відтворити історичну 

реконструкцію подорожі художника до Фів, й таким чином збагатити 

історію мистецтв новими відомостями про творчість знакової постаті  

в українському мистецтві ХХ ст. 

 

Література: 

1. Лист І. Труша до Аріадни Труш (Драгоманової). Каїр, 29 березня 
1912 р. НМЛ. АТ-54888/2. Арк. 66. 

2. Лист І. Труша до Аріадни Труш (Драгоманової). Каїр, 4 квітня 
1912 р. НМЛ. АТ-54888/2. Арк. 69. 

3. Yamash Y. V. Ukrainian page in the anthology of the iconography  

of the Great Sphinx. Heritage of european science. Education and Pedagogy, 

Psychology and Sociology, Philosophy, Philology, Art History and Culture. 

Monographic series «European Science». Book 27. Part 5. Chapter 9. 

Karlsruhe, Germany : ScientificWorld-NetAkhatAV, 2024. Р. 167–186, 197. 

ISBN 978-3-98924-040-7. DOI: 10.30890/2709-2313.2024-27-00-013 

4. Yamash Y. V. Picturesque Images of Fellahs in the Works of Ivan 

Trush. Prospective global scientific trends: Economics, Management  

and Marketing, History, Art History and Culture, Medicine, Biology  



74 

and Ecology. Monographic series «European Science». Book 39. Part 3. 

Chapter 21. Karlsruhe, Germany : ScientificWorld-NetAkhatAV, 2025.  

Р. 109–118, 177. ISBN 978-3-98924-089-6 DOI: 10.30890/2709-

2313.2025-39-03-013 

5. Ямаш Ю. Мовчазний діалог між великим сфінксом та великим 

художником. Артклас. 2008. № 3-4. С. 12–17. 

6. Ямаш Ю. Тема орієнту в живописі та фотографії Івана Труша. 

Питання сходознавства в Україні. Тези доповідей Всеукраїнської 

науково-практичної конференції. Харків : ХНПУ ім. Г. С. Сковороди, 

2018. С. 138–140. 

7. Ямаш Ю. Труш перед обличчям «Батька жаху». (Тема Сфінкса  

у творчості художника). 9. 07. 2021. URL : https://photo-lviv.in.ua/trush-

pered-oblychchiam-batka-zhakhu-tema-sfinksa-u-tvorchosti-khudozhny 

8. Yamash Y. V. Historical reconstruction of Ivan Trush's journey  

to Saqqara. Problems of Social Science and the Search for Solutions  

(March 19–20, 2025. Riga, the Republic of Latvia) : International scientific 

conference. Riga, Latvia : Baltija Publishing, 2025. P. 22–26. ISBN 978-

9934-26-546-4. DOI https://doi.org/10.30525/978-9934-26-546-4-5 

9. Ямаш. Ю. Єгипетська тема у живописному та фотографічному 

портретному жанрі Івана Труша. Ерделівські читання : зб. матеріалів 

Тридцятої міжнар. паук-практ. конф., м. Ужгород, 27–29 трав. 2025 р. / 

редкол. : М. В. Приймич, О. І. Гаврош, О. І. Луковська [та ін.]. ; упоряд. 

М. В. Приймич, О. І. Гаврош. Ужгород : Закарпатська академія мис- 

тецтв, 2025. С. 227–228. 

10. Yamash Y. V. Stories of the great pyramids by photographer francis 

frith and painter ivan trush. International scientific conference. Future in the 

results of modern scientific research '2025. Conference proceedings. 

Sergeieva&Co ProConferenceOrg. Lußstr. 13. 76227 Karlsruhe, Germany. 

No 40 on August 20, 2025. P. 185–191. ISBN 978-3-98924-108-4.  

DOI: 10.30890/2709-1783.2025-40-00-031. https://www.proconference.org/ 

index.php/gec/issue/view/gec40-00 

11. Біла О. Відомий і невідомий Труш: науковий альбом-каталог. 

Національний музей у Львові ім. Андрея Шептицького. Львів, 2019. 

376 с.: іл. 

12. Pierre Loti. EGYPT. (La Mort De Philae), 1909. Translated from  

the French by W. P. Baines. Release Date: April 12, 2006 [EBook #3685] 

 

 

 

 

 

 



75 

НАПРЯМ 2. КУЛЬТУРНО-ІСТОРИЧНА СПАДЩИНА 

КРАЇН АЗІАТСЬКО-ТИХООКЕАНСЬКОГО РЕГІОНУ 
 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-18 

 

Барковський М. О. 

аспірант 

Інституту філософії імені Г. С. Сковороди  

Національної академії наук України 

м. Київ, Україна 

 

БУДДГАҐГОСА І СУЧАСНА ГЕРМЕНЕВТИКА ТХЕРАВАДИ:  

ЯК КОМЕНТАР КОНСТРУЮЄ «ГОЛОС БУДДИ» 

 

Проблематика авторитету та інтерпретації канонічного тексту 

належить до ключових для буддійських традицій, зокрема в контекстах, 

де канон не лише зберігається, а й постійно актуалізується в нор- 

мативних практиках навчання та медитації. У традиції тхеравади 

палійський канон розглядається як нормативний корпус «слів Будди» 

(палі: buddhavacana), однак у реальній освітній практиці він майже 

ніколи не функціонує ізольовано від коментарів. Звідси виникає 

напруження між уявною самодостатністю канону та фактичною 

залежністю тлумачення від коментаторських інструментів. Відповідно 

для аналізу сучасних інтерпретацій вчення тхеравади доцільним  

є вивчення не лише того, що зафіксовано в канонічних 

формулюваннях, а й усталених способів їх пояснення в межах традиції. 

У цьому контексті показовою є постать Буддгаґгоси (Buddhaghosa,  

V ст.), чиї праці, насамперед «Вісуддгімаґґа» (Visuddhimagga) [1], стали 

впливовим зразком систематизації та інтерпретаційного узгодження 

канонічних висловів у площинах доктрини й практики. 

Ключова теза полягає в тому, що вплив Буддгаґгоси на сучасні 

інтерпретації тхеравади виявляється насамперед у закріпленні моделі 

авторитетного тлумачення, у межах якої коментарна традиція функціо- 

нує як нормативний посередник між каноном, доктринальним 

формулюванням і практичним застосуванням. Іншими словами, значу- 

щість Буддгаґгоси визначається не лише систематизацією вчення,  

а й стандартизацією способів надання канонічним висловам визна- 

ченого смислу в освітньо-практичному контексті. 



76 

Щоб уникнути анахронізмів, доцільним є обережне використання 

самої назви «тхеравада» (theravāda). Як зауважує Руперт Ґетін (Rupert 

Gethin), у строгому значенні термін «тхеравада» передусім позначає 

ординаційну лінію, а не конфесійну опозицію «тхеравада» і «магаяна», 

унаслідок чого їх зіставлення є методологічно асиметричним [3, с. 2]. 

Тому приписування Будгаґгосі ролі «квінтесенційного тхеравадина»,  

а «Вісуддгімаґґа» статусу тексту, який нібито задає рамки інтерпретації 

Тіпітаки (Tipiṭaka) «до сьогодні», доцільно розглядати як результат 

пізнішого формування ідентичності тхеравади [3, с. 2–3]. У межах цих 

тез зазначене уточнення має принципове значення, оскільки предметом 

аналізу є не «винахід конфесії» або механічне «додавання доктрин»,  

a процес набуття текстами Буддгаґгоси культурно-нормативного 

статусу та їх перетворення на стандарт, через який канон пояснюється 

й узгоджується. 

Сучасні дослідження коментаторського корпусу Будгаґгоси під- 

креслюють, що в культурі тхеравади коментар мислиться як легітимна 

форма розгортання канонічного смислу. Марія Гайм (Maria Heim) 

реконструює традиційний наратив, у якому Будгаґгоса після випро- 

бування отримує право редагувати й перекладати коментарі, а його 

працю старійшини визнають такою, що може сприйматися як рівно- 

значна за авторитетом канонічним текстам [4, с. 2]. Для аналітичних 

цілей вирішальним є не питання історичної достовірності цього нара- 

тиву, а те, що в ньому фіксується нормативна логіка тлумачення. 

Коментар у такій логіці набуває підстав претендувати на автори- 

тетність, оскільки подається як «правильний» спосіб розкриття смислу, 

який канон репрезентує у згорнутому вигляді. 

У підході Марії Гайм можна виокремити три взаємопов‟язані 

механізми, що пояснюють закріплення нормативного статусу комен- 

таря. По-перше, канон осмислюється як принципово невичерпний 

корпус, смисловий потенціал якого не може бути вичерпаний жодною 

формулою. За цих умов завдання інтерпретатора полягає у виявленні 

«невимірності» слів Будди і формуванні моделі належного читача,  

тоді як коментар постає як дисциплінована техніка такого розкриття  

[4, с. 3]. По-друге, канонічні вислови розуміються не лише як 

сукупність завершених тверджень, а як чинник, що ініціює практики 

розуміння та прозріння з етично-нормативними і сотеріологічними 

цілями. Відповідно інтерпретація розглядається як елемент дисципліни, 

а не лише як інтелектуальна процедура [4, с. 3]. По-третє, можливість 

безперервного аналітичного розгортання тексту легітимується уявлен- 

ням про всезнання Будди. У межах цієї логіки образ «океану методів»  

і «океану знання Будди» задає горизонт, за якого інтерпретація  

не передбачає принципової точки зупинки [4, с. 15]. У підсумку 



77 

авторитет коментаря вбудовується у відповідні уявлення про природу 

Будди та природу тексту, де канон постає як невичерпний ресурс 

смислу, а коментарна література як нормативний інструмент доступу 

до цієї невичерпності. 

Сучасна дієвість цієї моделі простежується на рівні статусу, рецеп- 

ції та функції «Вісуддгімаґґа». У довідкових оглядах цей твір прямо 

характеризується як одна з найвпливовіших післяканонічних праць 

тхеравади та фактичний «довідник» традиції [5], що зумовлює його 

використання як опорного джерела для викладу «вчення тхеравади»  

як у середовищі практиків, так і в академічних описах. Водночас 

«Вісуддгімаґґа» не зводиться до «збірки доктрин», оскільки є текстом із 

власною логікою та специфічними прийомами добору й організації 

матеріалу. Зокрема Стівен Коллінз (Steven Collins) показує, що філо- 

софська буддологія розглядає цю працю як складний текстовий 

продукт із притаманними йому стратегіями аргументації та конструю- 

вання значень [2, с. 499–532]. На практичному рівні «Вісуддгімаґґа» 

підтримує освітній режим, у межах якого коментарна традиція 

закріплює інструменти пояснення, зокрема класифікації, розрізнення  

та контекстуальні правила застосування, через які канонічні фрагменти 

узгоджуються між собою. 

Отже, вплив Буддгаґгоси на сучасні інтерпретації тхеравади до- 

цільно описувати як вплив нормативної моделі тлумачення, що охоп- 

лює кілька взаємопов‟язаних компонентів. По-перше, фіксується 

легітимація коментаря як авторитетного способу пояснення канону. 

По-друге, простежується культурне закріплення статусу Буддгаґгоси як 

інтерпретатора, що водночас потребує термінологічної обережності у 

використанні самого поняття «тхеравада». По-третє, визначається 

функціонування «Вісуддгімаґґа» як систематизувального каркаса тра- 

диції та як об‟єкта сучасного академічного аналізу. У цьому сенсі вплив 

Буддгаґгоси полягає у встановленні стандарту, за яким тлумачення  

в межах традиції набуває авторитетності та практичної релевантності. 

 

Література: 

1. Buddhaghosa. The Visuddhi-Magga of Buddhaghosa / edited  

by C. A. F. Rhys Davids. London : Pali Text Society, 1975. 

2. Collins, S. Remarks on the Visuddhimagga, and on its treatment  

of the Memory of Former Dwelling(s) (pubbenivāsānussatiñāṇa). Journal  

of Indian Philosophy. 2009. Vol. 37. P. 499–532.  

3. Gethin, R. Was Buddhaghosa a Theravādin? Buddhist Identity in 

the Pali Commentaries and Chronicles. How Theravāda is the Theravāda? 

Exploring Buddhist Identities / ed. by P. Skilling, J. A. Carbine, C. Cicuzza, 



78 

S. Pakdeekham. Chiang Mai : Fragile Palm Leaves Foundation ; Silkworm 

Books, 2012. P. 1–66. 

4. Heim, M. Voice of the Buddha: Buddhaghosa on the 

Immeasurable Words. New York, NY : Oxford University Press, 2018.  

5. Heim, M. Visuddhimagga (Buddhaghosa). Oxford  

Bibliographies: Buddhism. Oxford University Press, URL: 

https://www.oxfordbibliographies.com/abstract/document/obo-

9780195393521/obo-9780195393521-0245.xml (13.12.2025). 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-19 

 

Ганус С. О. 

старший викладач кафедри модерної історії України  

та зарубіжних країн 

ДВНЗ «Ужгородський національний університет» 

м. Ужгород, Україна 

 

ДИПЛОМАТІЯ ОТЦІВ-ЄЗУЇТІВ НА ЕТАПІ ДИНАСТІЙНОГО 

ПЕРЕХОДУ В КИТАЇ У СЕРЕДИНІ XVII ст. 

 

Отці-єзуїти, поширюючи християнство, не просто ретранслювали 

досягнення Заходу на Схід, а забезпечували багаторівневу міжциві- 

лізаційну комунікацію, знайомлячи європейців зокрема й з надбаннями 

китайсько-конфуціанської цивілізації: науково-філософським знанням, 

етикою, способом життя та технологіями. Це взаємопізнання було 

прямим і закономірним результатом нетривіального розуміння єзуїтами 

їхніх завдань, провадження ними духовної місії через вивчення 

китайської культури та писемної традиції [11, с. 53].  

Місіонерство включало збирання різнобічної верифікованої інфор- 

мації про країну перебування у формі детальних звітів, листів, уза- 

гальнень. Це не лише продукт природної допитливості, а важливий 

елемент регулярної вертикальної та горизонтальної комунікації  

в умовах розгортання місіонерських осередків по всьому світу. Про 

кореспондентську систему засновники Товариства Ісуса подбали 

наперед, а VIII-й розділ орденської Конституції «Допомагає об’єднати 

розсіяних членів з їхньою головою та між собою» [4, p. 315–343].  

Ця мережа була складовою ширшої структури католицького універ- 

салізму, створеної церквою для поширення її впливу, включаючи 

терени позаєвропейські. Через різні суб'єкти та осередки присутності 



79 

вона провадила апостольські та євангелізаційні стратегії, ефективність 

та координованість котрих зросла після їхньої централізації через 

заснування Конгрегації пропаганди віри в 1622 р. [7]. Таким чином, 

католицька церква завдяки глобальному масштабу функціонування 

своїх інституцій спромоглася створити унікальну інформаційну 

систему, котра давала змогу ефективно вирішувати як місіонерські, так 

і політико-дипломатичні завдання. Причому цей ефект напряму 

залежав від особистих якостей тих, хто працював в ім‟я процвітання 

справ Ордену і католицької церкви «Ad maiorem Dei gloriam»  

(«Для більшої слави Божої»). А визначних фігур, котрі б відзначалися 

сміливістю, працездатністю, винахідливістю, харизмою, інтелектом, 

проповідницькими талантами серед отців-єзуїтів вистачало. Їхньою 

«фірмовою ознакою» була також емпатія до народів Сходу і пошана  

до їхньої давньої культури, що мало безсумнівний вплив на успіхи 

Ордену в тій же Піднебесній [8, р. 76]. 

Існування Першої єзуїтської місії в Китаї охоплюється  

1552–1773 рр. Ініціатива її започаткування належала одному із за- 

сновників Товариства Ісуса Св. Франциску Ксаверію. Провадячи 

душпастирство на Молуккських о-вах та в Японії і досягнувши чима- 

лих успіхів у наверненні неофітів, він спробував започаткувати місію  

і в Китаї. Але в грудні 1552 р. Франциск помер на о-ві Шанчуаньдао 

біля узбережжя провінції Гуандун. На зламі XVI–XVII ст. справа 

місіонерства у Китаї таки зрушила з місця завдяки ініціативі керуючого 

східноазійськими справами Алессандро Валіньяно (1539–1606), 

уславленим єзуїтам Мікеле Руджері (1543–1607) та Маттео Річчі  

(1552–1610), які почали роботу в Макао, а згодом перенесли її  

до Гуанчжоу (1583) та Пекіна (1601) [9].  

За відсутності в Китаї європейських дипломатичних представництв, 

осередки Товариства Ісуса брали на себе різнобічні політико-дип- 

ломатичні завдання (просування впливу, збирання та узагальнення 

інформації), пристосовуючись до змін політичної кон‟юнктури й де- 

монструючи гнучкість та ефективність. Уславлений М. Річчі, приміром, 

проповідував Св. Письмо не з позицій католицького снобізму, а заво- 

йовував авторитет власною вченістю, красномовством та гуманіс- 

тичними поглядами. Напрочуд швидко засвоївши китайську мову, 

принципи традиційної філософії та конфуціанську етику, Річчі вдавався 

до зрозумілих своїм візаві визначень та асоціацій, демонструючи цим 

глибинну спорідненість духовно-моральних традицій різних народів  

[6, р. 60]. Справжню сенсацію при Мінському дворі справили пере- 

кладені китайською «Начала» Евкліда, механічний годинник та вико- 

нана у географічній проекції карта. Культурний взаємообмін та дипло- 

матичні контакти набули нового імпульсу після упорядкування 



80 

португальсько-китайського та китайсько-португальського словників. 

Причому ці та інші книги були необхідні не тільки для місіонерської 

діяльності, а саме для знайомства з досягненнями західної цивілізації та 

поглиблення всебічних контактів з нею [3, р. 3]. 

Це виглядало показово, якщо згадати, що навіть на своїх най- 

ближчих сусідів китайці дивилися, як свого часу греки класичної доби 

на усіх, хто не говорив грецькою. Мешканців інших країн китайці 

сприймали як «варварів», з тою лиш різницею, що у васальних країнах, 

зачеплених китаєзацією, жили «варені варвари», а інші, що не зазнали 

цього благотворного впливу були «варварами сирими» [1, с. 30].  

Тим більш вражаючим є те, як прибульцям із Заходу вдалося стати 

«своїми», наскільки це було можливо. 

Станом на сер. XVII ст. успіхи єзуїтів у Китаї в умовах хаосу 

династійного переходу 1630–1670-х рр. були вражаючими. Попри 

динамічне розширення маньчжурської влади теренами Піднебесної,  

не хотілося відмовлятися і від тих здобутків, котрі були досягнуті при 

дворі Мінів, котрі наразі ще контролювали окремі райони 

Центрального і Південного Китаю Австрійському єзуїтові Андреасу 

Вольфгангу Коффлеру (1612–1651) та уродженцю Львова Михайлові 

Петру Боїму (1614–1659), вдалося створити при Мінському дворі цілу 

християнську колонію, навернувши удову імператора Чжу Чан‟іня 

朱常瀛 (1644–1645) з так зв. династії Південна Мін (після хрещення 

звалася Єленою Ван), матір імператора Чжу Юлана 朱由榔 (1646–1662) 

Марію Ма, імператрицю Анну Ван і спадкоємця престолу Чжу 

Цусюаня, нареченого Константином. Алюзії з культовими фігурами 

раннього християнства імператрицею-матір‟ю Єленою та імператором 

Константином Великим були очевидними [8, р. 139].  

Останні мінські правителі розраховували на своїх невільних 

союзників у прагненні зберегти владу хоча б частково, скориставшись 

їхньою допомогою. З цією метою у 1645 р. до Макао був відряджений 

«дипломатичним представником» італійський місіонер Франческо 

Самбіазі (1582–1649). Але найбільш активним промоутером Мінської 

династії у Європі став наш М.П. Боїм. Після складення у Макао 

чотирьох урочистих обітниць, у 1650 р. Боїм з ініціативи віце-про- 

вінціала Китаю Альваро де Семедо був скерований до двору Чжу 

Юлана, Розібравшись в обстановці і маючи на той час достатньо багато 

різнорідної інформації про Китай (з мовознавства, географії, медицини, 

природи, про ранню індоктринацію християнства у Танському Китаї  

у VIII ст.), котрі потребували узагальнення та опублікування, львів- 

ський єзуїт узявся виконати дипломатичне доручення Чжу Юлана  

в апостолічній столиці. 



81 

Разом зі своїм товаришем хрещеним китайцем Андрієм Чженем 

Боїм через Ґоа намагався дістатися Європи і був затриманий 

португальським губернатором, котрий усілякими способами прагнув 

уникнути ускладнень з Цинами, які набирали силу, і різко негативно 

ставився до тих, хто підтримував добрі стосунки з Південними Мінами. 

Єзуїтська адміністрація в Ґоа так само розцінювала справу скинутої 

династії, як програну і переорієнтовувалась на співпрацю з новою 

владою, В Римі Боїм наполегливо домагався аудієнції у понтифіка.  

За час очікування померли два генерали Ордену та папа Інокентій Х, 

Новий генерал, провінціал Німеччини Ґосвін Нікель (1652–1664), 

відомий своєю роздумливістю та обізнаністю щодо стану справ у Китаї, 

не підтримав боїмових ініціатив. Папа Олександр VII наприкінці  

1655 р. таки прийняв М.П. Боїма і передав Чжу Юлану послання,  

де висловив, як це зараз поширено у дипломатичній риториці, 

«стурбованість» та переказав благословення зі словами підтримки  

[5, p. 20–21]. 

Не забарилося і вибудування відносин з новою Цинською 

династією, щo стало заслугою місії Нікколо Лонґобардо (1559–1654) та 

Адама Шалля фон Белла (1592–1666). Останній був номінований на 

мандарина і обіймав посаду директора Імператорської обсерваторії та 

Трибуналу математики, одержавши призначення за правління першого 

цинського імператора Шуньчжі 順治 (1644–1662) [10, s. 551–552].  

Ця місія також започаткувала вдалу практику проповідництва  

у сільській місцевості біля Пекіна й у провінціях, що варте окремої 

розповіді. 

Таким чином, можемо констатувати, що єзуїти вели у Китаї амбі- 

валентну політичну гру, підтримуючи одночасно зв‟язки і з втрачаю- 

чою владу Мінською династією, і з Цинами, котрі успішно поширю- 

вали владу в країні. Це свідчило про гнучкість та ефективність 

політико-дипломатичних практик Товариства Ісуса, котрі повинні були 

сприяти також успіхові їхнього місіонерства у Піднебесній. 

 

Література: 

1. Бродель Ф. Матеріальна цивілізація, економіка і капіталізм, 

XV-XVIII ст. У ІІІ тт. Пер. з франц. Г. Філіпчук. Т. 3. Час світу. Київ : 

Основи, 1998. 631 с. 

2. Ганус С. О. Михайло Петро Боїм та динамічний старт вітчиз- 

няної китаїстики у XVII cт. Актуальні питання у сучасній науці. 2025. 

№ 1(31). С. 1109–1123.  

3. Camus Y. Jesuits‟ Journeys in Chinese Studies / For the “World 

Conference on Sinology 2007”. Renmin University of China, Beijing 

2007.03.26–28. 24 p. Macau Ricci Institute. 2007. URL: 



82 

https://www.riccimac.org/doc/monographs/1/Jesuits_Journeys_in_chinese_st

udies.pdf 

4. The Constitutions of the Society of Jesus and Their 

Complementary Norms: A Complete English Translation of the Official 

Latin Texts. Trans. by G.E. Ganss, and ed. by J.W. Padberg. St. Louis : 

Institute of Jesuit Sources, 1996. 502 p. 

5. Goodrich L.C. & Zhaoying F. (Ed.). Dictionary of Ming 

Biography, 1368–1644. Association for Asian Studies. Ming Biographical 

History Project Committee. Vol. 1. New York : Columbia University Press, 

1976. 1751 p. 

6. Jensen L. M. Manufacturing Confucianism: Chinese Traditions & 

Universal Civilization. Durham, USA: Duke University Press, 1997. 444 р.  

7. Merluzzi M., Argurio S. Symbols of Authority: Obelisks, 

Hieroglyphs, and Catholic Universalism in Baroque Rome. Religions. 2025, 

Vol. 16 (3). URL: https://doi.org/10.3390/rel16030376 

8. Mungello D. E. Curious Land: Jesuit Accommodation and the 

Origins of Sinology. Honolulu : University of Hawaii Press, 1989. 408 р. 

9. Vermander B. Jesuits and China. Oxford Handbooks online, 2015. 

URL: https://watermark.silverchair.com/352332934.pdf 

10. Walravens H. Schall von Bell, Johann Adam. Neue Deutsche 

Biographie. Bd. 22 Berlin: Duncker & Humblot, 2005. XVI, 816 s.  

11. 何 谐。法国耶稣会士的中国研究及对中西文化交流的影响。 

攀枝花学院学报。2007。 № 2. [Хе Се. Дослідження Китаю 

французькими єзуїтами та їхня участь у взаємодії китайської і західної 

культур]. Журнал Ун-ту Паньчжіхуа. 2007. № 2. С. 52–54]. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



83 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-20 

 

Гонтар Д. А. 

вчитель історії та правознавства,  

вчитель вищої категорії, старший учитель 

Криворізького ліцею №113 Криворізької міської ради 

м. Кривий Ріг, Україна 

 

Тимчук В. О. 

учень 11-Б класу історико-правового профілю  

Криворізького ліцею №113 Криворізької міської ради 

м. Кривий Ріг, Україна 

 

ГАРМОНІЗАЦІЯ ЯК ПРОЯВ ЕКЗИСТЕНЦІЇ ЯПОНЦІВ:  

СПРОБА ІСТОРИКО-ФІЛОСОФСЬКОГО АНАЛІЗУ 

 

Трансформації сучасного постіндустріального суспільства висува- 

ють перед країнами «старої Європи» нові онтологічні виклики. 

Європейський скептицизм і лінійність у сприйнятті історичної 

дійсності не є єдиноможливим вектором для досягнення стабільності  

у зазначеному регіоні. Протистояння між демократією та націона- 

лізмом, парламентаризмом і намагання окремих політиків змістити 

акценти впливу у напрямку президентських повноважень не сприяють 

досягненню політичної стабільності. Світ глобалізується, а тому 

нагальною потребою сьогодення є взаємообмін, сприйняття і запози- 

чення кращих елементів соціальних інституцій задля стабільності  

і добробуту, гармонізації відносин між державами на різних рівнях. 

На відміну від європейських країн, які переобтяжені своїм праг- 

матизмом, прикладом гармонізації відносин між державою і суспіль- 

ством, людиною і владою, індивідом і природою є «Країна Враніш- 

нього Сонця». Японія має виняткову екзистенцію, що дозволяє цій 

державі «триматися на плаву» у сучасному світі, який постійно 

змінюється. Фактично цивілізація формує менталітет, а менталітет 

зміцнює цивілізацію. Спробуємо довести це на прикладі історії Японії  

з опорою на філософію та етику екзистенціалізму. 

Японія – повна протилежність країнам Європи; вона має свою 

філософію та власне бачення світу, вона може розвиватися і транс- 

формуватися, незважаючи на вплив зовнішніх чинників. Перш за все, 

Японія – феномен людей, які власним прикладом спростували 

традиційне бачення екзистенції. Жителі японських островів розвинули 

специфічну «екзистенцію без комунікацій». Цьому сприяли не лише 



84 

географічне розташування та умови життя (не кожен японець щас- 

ливий, але це – його вибір), але й розвиток общини як сім‟ї (а звідси – 

колективізм), унікальна модель японської свідомості «моє село». 

Традиційне бачення екзистенції змінив прихід буддизму, який не ви- 

тіснив звичні релігійні вірування, а сформував своєрідний союз із син- 

тоїзмом. Усе це зумовило розвиток Японії за схемою «початок –  

вплив – розвиток», що цілком відповідає настановам бета-логіки  

[рис. 1].  

 

 
Рис. 1. Фрагмент періодизації японського середньовіччя  

за настановами бета-логіки 

 

Для японців важливим є процес самопізнання, а точніше – само- 

споглядання. Навіть під час значного впливу Китаю на Японію, що 

проявилося у протистоянні синтоїзму, даосизму і намагання провести 

реформи з метою перебудови країни на конфуціанських принципах  

і засадах буддизму з імператором на чолі, Японія вперше «закри- 

вається» від зовнішнього світу, що сприяло початку всебічної 

японізації. Це не лише відродило класичну японську цивілізацію,  

але й зробило Японію Японією. 

Зазначене вище дає нам підстави для характеристики духовного 

світу японців застосувати поняття категорії трансценденційності  

(з позиції І. Канта), що найбільш чітко проявляється у «сумній/ 

прихованій привабливості речей». У розумінні самих японців це 

означало одухотворення речей, надання їм сакрального змісту і праг- 

нення відчуття їхньої японськості. Подібне світобачення підштовхнуло 

японське суспільство до самоізоляції. 

Доцільно згадати ще одну особливість поведінки японців за часів 

Середньовіччя: неналежне знання кланом Фудзівара фундаментальних 

засад розвитку економіки призвело до занепаду державності.  

Але черговим порятунком для цього народу стала поява і становлення  

у Х–ХІІ ст. самурайства. За своїм соціальним походженням це були 

гьосі (низи японського воєнізованого дворянства), своєрідні селяни-

воїни, які, як і представники західноєвропейських країн, за несення 

військової служби отримували землю у користування. Однак євро- 

пейське лицарство було поєднане васально-ленними зв‟язками зі своїм 

феодалом (королем, графом, герцогом), в той час як японські самураї 



85 

фактично були створені самою державою для захисту кордонів  

та ведення періодичних воєн на півночі о. Хонсю з айнами. Лицарі  

в Європі цінували естетику свого фаху, військове мистецтво, тоді як 

для самураїв головними були вірність сюзерену і жорстка дисципліна. 

Кризовість Японії за правління клану Фудзівара зумовило потребу 

«обережного» реформування, що було реалізовано за часів імператорів 

Госандзьо і Сіракава. Перший із них звернув увагу на врахування ідей 

правової держави, але при цьому централізованої за своєю суттю. Після 

прийняття буддизму Госандзьо розпочинає формування власного 

двору, що, як це не парадоксально, сприяло упорядкуванню фінансових 

надходжень держави – з одного боку, і розвитку філософських знань та 

літературних традицій – з іншого. Негативним чинником, який впливав 

на впровадження цих реформ, було послаблення залежності від 

регентів-канцлерів, політична міць яких починає суттєво занепадати.  

У період правління Сіракави спостерігаємо державний переворот, 

що позбавляє клан Фудзівара владних посад і надає реальних важелів 

влади інсею. І знову – спостерігаємо черговий японський парадокс: 

зазначені зміни не лише не призвели до політичної кризи, а навпаки – 

зосередили представників клану Фудзівара на розвитку духовної сфери 

(мистецтво, література). Хоч екс-імператор і був буддистом, але 

підтримку він знайшов навіть серед синтоїстів, яким набридла полі- 

тична та економічна кризи в країні. 

Політична та економічна стабільність трималися на островах не- 

довго. І все ж таки, Сіракава втратив контроль над країною, і питання 

влади тепер належало досить жорстким самурайським кланам. Спа- 

лахнула боротьба за владу між родинами Мінамото і Тайра, точилися 

баталії на вулицях столиці, в яких Тайра здобули перемогу. 

Перший військово-самурайський диктатор Тайра Кійоморі одразу 

вивів країну з політики самоізоляції, відродивши активну торгівлю, що, 

у свою чергу, сприяло розвитку сільського господарства. Насильство  

і терор як головні методи управління значно сприяли розширенню 

власного сьоену, що включав 30 провінцій. Фактично це означало,  

що Тайра володів половиною усіх земель у тогочасній Японії.  

Це викликало невдоволення серед японського населення, яке переросло 

у повстання по всій країні.  

Якщо розглянути ці повстання з позицій етики екзистенціалізму, 

поведінка японців проявляється через межеву ситуацію: на ті часи 

японці виконували усе, що їм накажуть правлячі клани, але коли справа 

у країні доходила до кризи і загрози знищення їхньої держави, вони 

чинять потужний опір. Вважаємо, що саме під час диктатури Тайра 

японці почали розуміти свою єдність та відокремленість від інших 

націй.  



86 

Далеко не останню роль в історії японської цивілізації відіграє 

процес споглядання як взаємозв‟язок духовного з фізичним, який був 

завжди, але зазнав найбільшого впливу саме за часів самоізоляції. 

Синтоїзм позиціонувався як короткотривале виняткове порозуміння  

з буддизмом – з одного боку, та гармонії з природою – з іншого.  

У цьому вбачаємо поєднання у світогляді японців раціонального  

та ірраціонального, де синтоїзм тлумачиться як категорія сталості,  

а сама релігія виступає як шлях до подолання криз або особистих 

проблем. 

Таким чином, можемо констатувати, що прояви екзистенційності 

японців – виняткове явище. Його унікальність проявляється через 

гармонізацію усього, що мають японці, так само, як і самих себе; вони 

пропускають усе через себе. Фактично екзистенційність виступає як 

складова трансформації японців у напрямку гармонізації в умовах 

межевих ситуацій. Життя японців – це той хаос, який їх озброїв. Саме 

ці чинники і сформували їх сутність, волю та гармонію. 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-21 

 

Долик О. С. 

студент ІV курсу історичного факультету 

Львівського національного університету імені Івана Франка 

м. Львів, Україна 

 

ЗАМОРСЬКІ ПОХОДИ ЧЖЕН ХЕ (1405–1433 РР.):  

ВІЙСЬКОВИЙ АСПЕКТ КАМПАНІЙ 

 

Зовнішня політика перших імператорів із династії Мін  

(1368–1644 рр.) була спрямована на розширення геополітичного впливу 

Піднебесної у країнах «Південних Морів» та акваторії Індійського 

океану. Яскравим її проявом стала організація у 1405–1433 рр. семи 

масштабних експедицій величезного флоту під керівництвом придвор- 

ного євнуха Чжен Хе (1371–1433) [1, с. 59–63]. Ці кампанії мали на меті 

дипломатичним шляхом збільшити число підвладних Китаю народів  

за морем та залучити їх до сфери його політичних, економічних  

і культурних впливів [5, p. 327–347].  

Подорожі Чжен Хе в історіографії здобули репутацію загалом 

мирних дипломатичних і торгівельних місій [2, p. 28–29] та часто 

протиставляються колоніальній експансії держав Заходу. Втім, не 



87 

можна випускати з уваги той факт, що значну частину особового 

складу китайського флоту становили військові загони, а самі експедиції 

супроводжувалися низкою конфліктів та збройних сутичок. Це зумов- 

лює потребу в переосмисленні традиційного підходу до визначення 

характеру заморських походів Чжен Хе та вимагає детальнішого 

розгляду військового аспекту цієї проблеми. 

Історична хроніка XVIII ст. «Історія династії Мін» (кит. 明史) 

оцінює загальну чисельність екіпажу кораблів Чжен Хе у 27800 осіб 

[10], не конкретизуючи, яку саме частку становили військові підроз- 

діли. Проте, із анналів «Правдиві записи династії Мін» (кит. 明實錄) 

дізнаємося, що «10 тис. відбірних воїнів було відправлено в «Західний 

Океан…» [9]. Відтак, військовий контингент, ймовірно, складав майже 

третину особового складу. Його організація, очевидно, виглядала 

наступним чином: верховне командування у своїх руках зосереджували 

два військові губернатори чжіхуїші (кит. 指揮使), кожен із яких мав у 

своєму розпорядженні 5 тис. воїнів; далі за ієрархією йшли тисячники 

цяньху (кит. 千戸), сотники байху (кит. 百戸) та десятники сяоці  

(кит. 小旗) [8, p. 234]. Це відповідало внутрішній структурі берегової 

охорони вей-со (кит. 衛所), яка існувала від початку правління династії 

Мін і охоплювала як сухопутні, так і військово-морські сили. 

Переважна більшість озброєних загонів знаходилася на борту 

військових суден чжанчуань (кит. 戰船), призначених як для ведення 

відкритих морських боїв, так і для висадки десанту. Основу захисного 

спорядження китайських воїнів складав панцир пластинчастого типу, 

металевий шолом, а також поручі та наголінники із заліза або товстої 

шкіри. Традиційне озброєння (мечі, списи, алебарди, луки та арбалети) 

доповнювалося пороховими гранатами та ручними бомбардами  

[6, p. 121–137]. Не виключається й використання малокаліберних 

гармат.  

Слід наголосити на тому, що перед Чжен Хе стояло завдання 

показової демонстрації могутності та величі Мінської імперії перед 

народами Південно-Східної Азії, Індії, Персії, Аравії та Східної 

Африки. «Історія династії Мін» повідомляє, що імператор Чжу Ді 

(1402–1424 рр.) «прагнув продемонструвати варварським державам 

силу свого війська, багатство та могутність Китаю…» [10]. 

Присутність численного військового контингенту, таким чином, мала б 

схилити тамтешніх правителів до співпраці та добровільного визнання 

над собою сюзеренітету китайського імператора, відповідно до засад т. 

зв. «данницької системи» (кит. 朝貢體系), що передбачала верхо- 

венство «Сина Неба» над усім світом [3, p. 135–148]. Щоправда, 

прихильність, з якою китайських дипломатів зустрічали у більшості 



88 

заморських держав, пояснюється швидше особистим зацікавленням 

іноземних володарів у налагодженні торгівлі з Китаєм та отриманні 

його заступництва для досягнення певних власних політичних цілей, 

аніж страхом перед військовою потугою Піднебесної. Тим не менш, 

недооцінювати цей фактор, у будь-якому випадку, не варто. 

Окрім демонстрації сили, наявність на борту кораблів Чжен Хе 

військових підрозділів переслідувала практичні цілі. Йдеться, перш  

за все, про забезпечення захисту флоту, з огляду на те, що води 

Південно-Китайського моря та Малаккської протоки з давніх часів 

були осередком піратства. Так, під час першої подорожі  

(1405–1407 рр.) китайський флот поблизу узбережжя о. Суматра був 

атакований силами місцевого пірата Чень Цзу-ї, який, згідно з «Істо- 

рією династії Мін», «таємно задумав напасти та вчинити розбій…» 

[10]. Чжен Хе, однак, вдалося відбити напад та вщент розгромити 

ворога.  

Разом із тим, є підстави припускати, що військові дії китайців проти 

морських розбійників регіону не обмежувалися самозахистом, а мала 

місце організована боротьба з піратством. На меморіальній стелі у 

Чанле, встановленій за наказом адмірала перед початком останньої 

експедиції (1431–1433 рр.), міститься згадка про те, що «негідні 

варвари, котрі займалися розбоєм на морях, були знищені, а морські 

шляхи знову стали безпечними…» [2, p. 196]. Можливо, окремим 

ескадрам Чжен Хе було доручено в ході кампаній знищувати розрізнені 

піратські флотилії, які траплялися їм на шляху, хоча це питання 

вимагає глибшого дослідження. Так чи інакше, безпека маршрутів  

та вільне судноплавство повністю відповідали стратегічним інтересам 

Китаю, який прагнув збагачуватися на морській торгівлі з державами 

регіону. 

Наостанок, військові ресурси дозволяли Чжен Хе застосувати силу  

у випадку ворожого ставлення до себе з боку заморських правителів, 

хоча до таких заходів він вдавався лише за надзвичайних обставин. Тим 

не менш, відомо про два випадки, коли адмірал діяв методами 

збройного втручання. Перший із них мав місце на о. Цейлон під час 

третьої подорожі (1409–1411 рр.). Загони Чжен Хе в ході бою захопили 

м. Котте, правитель якого, на ім‟я Алагакконара, перед цим відкрито 

образив та прогнав китайських послів і навіть мав намір пограбувати їх 

[7, p. 168–171]. Китайці, проте, не стали встановлювати свою владу на 

острові, а обмежилися ув‟язненням Алагакконари, якого, за свідченням 

Фей Сіня (одного із учасників експедиції), «відвезли до Піднебесної,  

де він постав перед обличчям імператора… Його провини були прощені 

і йому дозволили повернутися на Батьківщину… » [4, p. 65]. Певна річ, 

що це був умілий політичний хід, який мав продемонструвати сусіднім 



89 

державам як силу, так і милосердя «Сина Неба» та застерегти їх  

від наслідків відвертої непокори.  

Інше збройне зіткнення відбулося в ході четвертого походу  

(1413–1415 рр.). Під час чергового візиту на Суматру Чжен Хе  

був змушений втрутитися у міжусобицю в князівстві Самудера,  

де повстанець Секандер скинув з престолу законного правителя Зайн 

аль-Абідіна. Коли адмірал відмовився мати справу з узурпатором  

та піднести йому дари, той напав на китайський табір, але був 

розбитий, взятий у полон і згодом показово страчений [2, p. 79–81]. 

Смертний вирок, винесений Секандеру, вочевидь, покликаний був 

утвердити образ Китаю як поборника легітимності верховної влади  

та усталеного порядку. 

У підсумку, зазначимо, що кампанії 1405–1433 рр. були дієвим 

інструментом заморської експансії Мінської імперії, яка поєднувала 

дипломатію та торгівлю з військово-політичним впливом і захистом 

морських шляхів. Хоча Китай не мав наміру силою зброї підкорювати 

дрібні заморські держави, конфлікти із місцевими правителями на 

Цейлоні та Суматрі засвідчили його готовність рішуче захищати свої 

позиції та престиж. Водночас Чжен Хе діяв надзвичайно обережно, 

уникаючи відкритої агресії та вміло змушуючи своїх супротивників 

робити перший крок. Відтак, військовий компонент його подорожей 

варто розглядати як важливий чинник зміцнення міжнародного 

авторитету та геополітичного впливу Китаю епохи Мін у басейні 

Південно-Китайського моря та Індійського океану. 

 

Література: 

1. Долик О. Життя та діяльність Чжен Хе: шлях від в‟язня  

до адмірала. VIII Конгрес сходознавців : збірник матеріалів (20 грудня 

2024 року). Львів-Торунь: Liha-Pres, 2024. C. 59-63. 

2. Dreyer E. Zheng He, China, and the Oceans in the Early Ming 

Dynasty (1405-1433). New York: Pearson Longman, 2007. 237 p. 

3. Fairbank J. and Teng S. On the Ch‟ing Tributary System. Harvard 

Journal of Asiatic Studies. 1941. Vol. 6. No 2. P. 135–246. 

4. Fei Xin. Hsing-Ch‟a Sheng-Lan / Translated by Mills J. Cambridge: 

University Press, 1996. 153 p. 

5. Finlay R. The Voyages of Zheng He: Ideology, State Power  

and Maritime Trade in Ming China. Journal of The Historical Society. 2008. 

№ 8. P. 327–347. 

6. Lo Jung-pang. Empire in the Western Ocean: Sea Power  

and the Early Ming Navy (1355-1449). Sha-Tin: Chinese University  

of Hong Kong Press, 2023. 298 p. 



90 

7. Sen. T. Zheng He‟s Military Interventions in South Asia  

(1405–1433). China and Asia. 2019. № 1. P. 158-191. 

8. The Maritime Defense of China: Ming General Qi Jiguang  

and Beyond / Ed. by Sim T. Singapore: Springer Nature, 2017. 277 p. 

9. Wade G. Southeast Asia in the Ming Shi-lu: An Open Access 

Resource. The National University of Singapore E-Press. October 28, 2025. 

URL: http://epress.nus.edu.sg/msl/reign/xuan-de/year-2-month-3-day-2 

10. 明史卷三百〇四 列傳第一百九十二 宦官一 鄭和 金英 王振 曹吉

祥 懷恩 汪直 梁芳 何鼎 李廣 蔣琮 劉瑾 張永 谷大用 History of Ming. 

Vol. 304. Chinese Notes. October 28, 2025. URL: https://chinesenotes.com/ 

mingshi/mingshi304.html 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-22 

 

Дубій А. А. 

в. о. доцента  

Національної музичної академії України  

імені П. І. Чайковського 

м. Київ, Україна 

 

МУЗИЧНА НУМІЗМАТИКА СТАРОДАВНЬОЇ ІНДІЇ  

ЯК МОВА САКРАЛЬНИХ СИМВОЛІВ 

 

У культурному просторі Стародавньої Індії музика сприймалася як 

першооснова буття, як принцип, що передує світові і водночас прони- 

зує його. Мислення давньоіндійських традицій – від ведичної до 

шиваїтської та ранньобуддійської – трактує звук (nāda) не як естетичну 

категорію, а як космогонічну реальність, з якої розгортається світ  

[1, с. 108]. Саме тому музичні інструменти в індійській іконографії  

не є лише предметами мистецтва: вони виконують роль сакральних 

атрибутів, здатних фіксувати певну форму божественної присутності. 

Монетні зображення виступають своєрідним «богословським письмом», 

в якому музичні символи фіксують божественну присутність, що легі- 

тимізує політичну владу. 

Особливо виразно це проявляється у двох нумізматичних пам‟ятках: 

золотому динарі імператора Канішки І (127–151 рр.) із постаттю Шиви 

(бактрійською ΟΗϷΟ, Oesho), що тримає дамару (санскр.    , 

ḍamaru, «барабан у формі пісочного годинника») (рис. 1) та золотому 

динарі імператора Самудрагупти (344–378 рр.), де правитель 



91 

зображений у момент гри на стародавній арковій арфі (арфоподібний 

інструмент раннього типу віни) (рис. 2). Обидві монети належать до 

різних епох і різних релігійно-політичних систем, однак об‟єднані 

спільною семіотичною логікою: музика тут несе смисли, що виходять 

далеко за межі мистецтва. 

У шиваїтській традиції дамару постає не просто музичним 

інструментом, а сакральним знаком первинного акту творення. Ритм 

його ударів осмислюється як прояв спанди (санскр.   , spanda, 

«вібрація») – космічної пульсації, що лежить в основі динамічної 

структури буття. Подвійна форма дамару символізує єдність 

протилежностей, тоді як сам звук інструмента асоціюється з уявленням 

про першозвук, з якого розгортається світовий порядок. У цьому 

контексті дамару виступає своєрідною моделлю Всесвіту. Зображення 

Шиви з інструментом на монеті імператора Канішки І є комплексним 

посланням, яке поєднує релігійну символіку з політичною декларацією 

– воно вписує земну владу імператора у вічний космічний ритм, 

гарантований божеством-творцем. Ця монета слугує мініатюрним 

сакральним маніфестом, де музика маркує акт сотворіння і легітимізує 

правління імператора. 

 

 

 
 

Рис. 1. Шива ( Οηϸο) з дамару 

(ліворуч згори) 

(Індія, Кушанська імперія, 

золотий динар, 

Канішка I, 127–151 рр.). 

Джерело: Classical Numismatic 

Group (CNG), Аукціон Triton 

XXIX, Лот 437. 

Рис. 2. Самудрагупта 

з арковою арфою 

(Індія, династія Гупта,  

золотий динар, 

Самудрагупта, 344–378 рр. н. е.). 

Джерело: Numismatica Ars 

Classica Zurich, Аукціон 117,  

Лот 231. 



92 

Не менш промовистою є арфа Самудрагупти, хоча її семантика 

має іншу природу. Арфоподібні інструменти, починаючи від давньої 

віни (vīṇā) і закінчуючи різновидами вигнутих арф, у традиції 

Стародавньої Індії були знаковими атрибутами цілої групи божеств і 

напівбожественних істот. Вони належали Сарасваті (санскр.        , 

Sarasvatī, «багата водами») – богині мудрості та музики; Нараді – 

небесному ріші (санскр.    , ṛṣi, «провидець, мудрець»), провідникові 

божественного знання; Ґандгарвам (санскр.     , gandharva, 

«небесним музикантам») – охоронцям сакральної гармонії. Таким 

чином, аркова арфа в індійській релігійній уяві не лише інструмент,  

а й символ доступу до надземного знання, сакрального натхнення, 

космічної мудрості. 

У цьому контексті зображення імператора Самудрагупти з арфою 

набуває значення, яке значно виходить за межі «музичного портрету». 

Воно вписує правителя у пантеон сакральних носіїв звуку, натякає на 

його причетність до божественних сфер і транслює інтелектуальну, 

майже пророчу функцію монарха. Самудрагупта постає як земний 

аналог небесного музиканта, як той, хто чує й відтворює космічний лад. 

Це не просто естетична, а метафізична характеристика правителя. 

У гуптській державній ідеології такий образ міг виконувати ще одну 

функцію – демонструвати, що цар не просто володіє політичною 

силою, а й є хранителем мудрості, що її традиція пов‟язувала з 

божественним натхненням. У руках Самудрагупти арфа стає знаком 

богоуподібнення – не в сенсі прямої ідентифікації з певним божеством, 

а у сенсі належності до сакрального кола тих, хто володіє знанням про 

космічний порядок. У цьому жесті можна побачити релігійно-

політичну програму: правитель є не лише кшатрієм-воїном, а й носієм 

брахманічної мудрості, що наближає його до моделі чакравартіна1, 

володаря, який обертає колесо часу у відповідності з вселенським 

законом. 

Порівняння двох монет дозволяє простежити еволюцію музичної 

символіки у нумізматиці Стародавньої Індії. У імператора Канішки І 

музика належить богові й означає космогонічну присутність; у імпе- 

ратора Самудрагупти музика персоналізується, стаючи знаком 

                                     
1
 Чакравартін (санскр.         , cakravartin) – це титул ідеального, праведного 

монарха в індійських релігіях (індуїзмі, буддизмі та джайнізмі), універсального 

правителя, чия влада поширюється на весь світ або велику імперію. Термін 

буквально складається з двох частин: чакра (колесо / диск) та вартін (той, хто 

обертає). Таким чином, «чакравартін» означає «той, хто обертає колесо». Це образ 

правителя, чиє могутнє колесо влади (або колісниця) котиться безперешкодно по 

всій землі, підкоряючи її та встановлюючи порядок і Дхарму (моральний закон). 



93 

сакральної природи самого правителя. Цей перехід від божественної 

музики до музики царя демонструє зміщення у моделі легітимації:  

від космічного авторитету до внутрішньої мудрості правителя, який 

сам бере участь у ритуальному відтворенні світового порядку. 

У підсумку музична нумізматика Стародавньої Індії постає як 

універсальна мова, у якій музичні інструменти виконують роль 

сакральних маркерів, що одночасно описують космос і владу. Динар 

Канішки І і динар Самудрагупти є не просто пам‟ятками мистецтва чи 

економічної історії, вони – візуальні фрагменти релігійно-філософ- 

ського всесвіту, де музика виражає божественну силу, творчу мудрість 

і політичну легітимність. 

 

Література: 

1. Beck G. L. Sonic Theology: Hinduism and Sacred Sound. 

University of South Carolina Press. 1993. 312 с. URL: 

https://books.google.to/books?id=UZeSEAAAQBAJ 

2. Rowell, L. Music and Musical Thought in Early India. Chicago : 

University of Chicago Press, 1992. 414 p. URL: 

https://books.google.com.fj/books?id=TuRzvwEACAAJ&printsec=frontcov

er#v=onepage&q&f=false 

3. Релігієзнавчий словник / за ред. А. Колодного і Б. Лобовика. 

К. : Четверта хвиля, 1996. 392 с. 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-23 

 

Індиченко Г. В. 

кандидатка історичних наук, старша дослідниця, 

завідувачка відділу історії академічної науки 

Інституту архівознавства  

Національної бібліотеки України імені В. І. Вернадського 

м. Київ, Україна  

 

УЧАСТЬ ВОЛОДИМИРА МИКОЛАЙОВИЧА ГРЕЗЕ У V СЕСІЇ 

КОНСУЛЬТАТИВНОГО КОМІТЕТУ ЮНЕСКО ПРИ 

ІНДООКЕАНСЬКОМУ БІОЛОГІЧНОМУ ЦЕНТРІ У 1967 Р.  

 

Наукові зв‟язки України з країнами Сходу мають безперервний  

і сталий розвиток. Аналіз цих зв‟язків частково висвітлювався  

в науковій літературі [1, с. 17–36], проте все ще залишаються лакуни  



94 

в історико-джерелознавчій реконструкції міжнародного наукового 

співробітництва України. До того ж історична реконструкція окремих 

зрізів міжнародної наукової діяльності представників української 

академічної науки є актуальним завданням, що сприятиме повноті 

відтворення історії України. 

В умовах часткової окупації територій України і тимчасової втрати 

дослідниками доступу до архівів, розміщених на цих територіях, 

важливим завданням у відтворенні всіх аспектів історії міжнародних 

наукових зв‟язків української академічної науки є залучення до 

дослідження архівних документів з інших архівів України. Це важливе 

завдання – збереження історичної пам‟яті про українську науку та її 

видатних учених. 

Інститут біології південних морів ім. О. О. Ковалевського у Сева- 

стополі був створений постановою Президії АН УРСР від 25 липня 

1963 р. на виконання постанови РМ УРСР від 11 липня 1963 р. з метою 

вивчення океанів і морів та використання природних ресурсів. 

Директором установи до 1968 р. був чл.-кор. АН УРСР В. О. Водя- 

ницький, а з 1968 р. її очолив чл.-кор. АН УРСР В. М. Грезе. В Архіві 

Президії НАН України відклався звіт тоді ще доктора біологічних наук 

(з 20 грудня 1967 р. – член-кореспондент АН УРСР. – Г. І.) В. М. Грезе 

про наукове відрядження на V сесію Консультативного комітету 

ЮНЕСКО при Індоокеанському біологічному центрі (далі – ІОБЦ),  

що проходив у 1967 р. Зазначений документ дозволяє відтворити 

перебіг цього наукового заходу та участь у ньому українського вченого 

[2, арк. 84–92]. П‟ята сесія Консультативного комітету ЮНЕСКО при 

ІОБЦ була важливою міжнародною подією, яка відбулася в рамках 

ініціативи ЮНЕСКО, спрямованої на підтримку наукових досліджень 

із збереження біорізноманіття в Індійському океані та його 

прибережних екосистемах. 

Володимир Миколайович Грезе, особовий архівний фонд якого 

зберігається в Інституті архівознавства Національної бібліотеки 

України імені В. І. Вернадського (№ 307), займався дослідженнями  

у галузі гідробіології моря. 

Наукові пошуки вченого присвячені вивченню водойм Сибіру, про- 

гнозуванню гідробіологічного режиму великих річок і водосховищ  

у зв‟язку з будівництвом на них гідроелектростанцій; біопродукційні 

можливості Фінської затоки; зоопланктон Чорного моря; механізми 

функціонування донної фауни південних морів; встановленню 

продукційно-біологічних характеристик придонних екосистем над 

підняттями дна в Атлантичному та Індійському океанах [3, c. 146–148]. 

Загалом у доробку вченого понад 170 наукових праць.  



95 

У 1967–1969 рр. учений був представником СРСР у Консуль- 

тативному комітеті ЮНЕСКО при ІОБЦ, V сесія якого відбулася  

з 8 лютого по 9 березня 1967 р. у Делі, а з 5 березня – у Кочині.  

На заході були заслухані звіти директора і куратора ІОБЦ, висвіт- 

лювалися питання про сортування міжнародної колекції, спеціальний 

аналіз міжнародної колекції таксономістами, обрання фахівців  

для обробки колекції, підготовка атласу Індоокеанської експедиції.  

На наступних засіданнях в Кочині, крім частини зазначених, розгля- 

далося питання добору фахівців для обробки різних систематичних 

груп планктону, якому було приділено багато уваги.  

Український учений брав активну участь у засіданнях й обго- 

вореннях V сесії консультативного комітету ЮНЕСКО при ІОБЦ  

як у Делі, так і Кочині. До того ж він прочитав у Кочині лекцію для 

співробітників Індоокеанського біологічного центру «Ріст й продук- 

тивні можливості планктонних тварин як основа рибних багатств 

океану» [4]. У лекції були викладені нові, розроблені в Україні методи 

розрахунку вторинної продукції, результати їх застосування і виказані 

міркування про розвиток досліджень вторинної продукції у водах 

Індійського океану. Український науковець зазначав, що «значний 

обсяг матеріалів, зібраний вченими багатьох країн в Кочині, становить 

виключну цінність і є надбанням усього світу. Їх повна і ретельна 

обробка спільними зусиллями спеціалістів різних націй дасть відповідь 

на перше з найважливіших питань біологічної продуктивності 

Індійського океану – як влаштована, з яких частин складається його 

біологічна структура» [4, арк. 2]. В. М. Грезе вказував, що 2–4 березня 

в Делі відбувся симпозіум за результатами Міжнародної Індоокеанської 

експедиції, участь у якому брали й усі члени консультативного 

комітету.  

Симпозіум показав інтенсивний розвиток національних досліджень 

Індії в галузі океанографії. Результати відрядження мали помітний 

вплив на розвиток українсько-індійських наукових зв‟язків. Участь 

представника української академічної науки у консультативному комі- 

теті ЮНЕСКО при ІОБЦ сприяла зміцненню міжнародного авторитету 

української науки і була необхідна в рамках надання допомоги  

в розвитку національних досліджень Індії в галузі біології моря, 

сприяла розвитку відносин з ученими іноземних країн. 

Позитивним моментом цього відрядження стало встановлення 

особистих контактів із керівництвом ІОБЦ. За пропозицією  

В. М. Грезе, представник СРСР проф. Т. С. Расс отримав можливість 

ознайомлюватися та розподіляти матеріали по личинках риб Індо- 

океанської експедиції поміж фахівців. Це дозволило використовувати 

усю повноту інформації, що містилася в цих матеріалах для розвитку 



96 

українського рибного промислу. Індійські вчені зі свого боку змогли 

ознайомитися з останніми науковими розробками української гідро- 

біології. В. М. Грезе запропонував також з‟ясувати зацікавленість 

фахівіців різних установ СРСР у обробці матеріалів Кочинцького 

центру і подати відповідні пропозиції до Консультативного комітету. 

Необхідним вбачалося надіслати до Інституту океанографії низку 

наукових видань, карти Індійського океану та копій таблиць для 

визначення зоопланктону, розроблених Інститутом зоології АН УРСР.  

Крізь призму архівних документів, що відклалися в архівах України, 

можна відтворити зміст міжнародної наукової діяльності видатних 

українських учених і наукових колективів, які працювали під їх керів- 

ництвом. 

Завдяки наполегливій праці В. М. Грезе міжнародний авторитет 

української науки в галузі вивчення біології моря набував подальшої 

ваги. Участь українського дослідника у V сесії Консультативного 

комітету ЮНЕСКО при ІОБЦ засвідчила високу кваліфікацію україн- 

ських фахівців у галузі зоопланктону та їхньої інтеграції у міжнародні 

наукові проєкти.  

 

Література: 

1. Індиченко Г. Міжнародне наукове співробітництво НАН України 

з науковими установами країн Сходу (50–60-ті рр. ХХ ст.). Східний 

світ. 2020. № 2. С. 17–36. 

2. Архів Президії НАН України. Ф. 215. Оп. Відділ наукових 

зв‟язків із зарубіжними організаціями. Спр. 406. 138 арк.  

3. Шипко Л. В. Грезе Володимир Миколайович. Особові архівні 

фонди вчених НАН України в Інституті архівознавства Національної 

бібліотеки України імені В. І. Вернадського: Путівник. Київ, 2017.  

772 с. 

4. Інститут архівознавства Національної бібліотеки України  

імені В. І. Вернадського. Ф. 307. Оп. 1. Спр. 10. 11 арк. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



97 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-24 

 

Карпіцький М. М. 

доктор філософських наук, доцент, 

професор кафедри господарсько-правових  

та суспільно-політичних дисциплін 

Східноукраїнського національного університету  

імені Володимира Даля 

м. Київ, Україна 

 

ПИТАННЯ ПРО ПЕРШОПРИЧИНУ Й ОНТОЛОГІЯ ДИХАННЯ 

В ПРАШНА УПАНІШАДІ 

 

Зміст Прашна упанішади становлять відповіді на шість питань,  

які на перший погляд видаються цілком зрозумілими: 1. Усі речі світу  

і життя походять із Праджапаті. 2. Дихання перевершує всі життєві 

сили. 3. Усі форми життєдіяльності тіла є різними видами дихання.  

4. За глибоким сном відкривається Атман. 5. Звук Аум є і вищим,  

і нижчим Брахманом. 6. З безсмертного пуруші виникають і в ньому ж 

зникають шістнадцять елементів. Однак зміст цих відповідей 

безпосередньо залежить від того, як ми розуміємо історико-культурний 

контекст самих питань. 

Сенс першого питання – «З чого виникають усі творіння?» – 

визначається тим, як тут розуміється буття. У контексті сучасної 

культури питання про першопричину світу зазвичай формулюється або 

у фізичній, або в релігійній парадигмі. Так, відповіддю стає або теорія 

Великого вибуху, або віровчення про створення світу Богом. Обидві ці 

відповіді релевантні для розуміння світу як буття матеріальних 

об‟єктів, однак таке розуміння сформувалося значно пізніше. 

Давній арій виходив із розуміння буття як акту існування, який 

виявляє сам себе. Усі інші предмети постають у цьому акті існування. 

У такій картині світу немає місця матеріальним об‟єктам самим по собі, 

які існують поза свідомістю. Таке розуміння світу можна охарак- 

теризувати як психокосмос, підпорядкований не фізичним законам,  

а законам свідомості. 

У Прашна упанішаді першоосновою світу постає дія Праджапаті. 

Якщо в давнішій традиції Праджапаті жертвує собою, і з його тіла 

виникає світ, то тут пропонується інше тлумачення: Праджапаті 

віддається тапасу й породжує речовину та дихання, які, своєю чергою, 

творять для нього всі створіння. 



98 

Отже, світ постає як психокосмос, в основі якого лежить свідомість. 

Згідно з пізнішою інтерпретацією в адвайта-веданті, її субстанційною 

основою є атман. Проте упанішада була складена ще до появи адвайта-

веданти, і якби її укладач мав на увазі ідеальну субстанцію як 

першопочаток, то назвав би її саме атманом, а не Праджапаті. Тим паче 

що це поняття йому було відоме, адже далі він говорить про атман, але 

в дещо іншому аспекті. Атман описується не як абсолютна субстанція, 

а як абсолютний аспект буття, що виявляється на певному рівні 

духовної практики. 

Праджапаті в Прашна упанішаді асоціюється із самим часом: роком, 

місяцем, днем і ніччю. Його день – дихання, ніч – речовина. Так 

структурується весь світ: сонце є диханням усіх творінь, тіло – речо- 

виною. Тут не лише час і дихання треба розуміти як процес, а й саму 

речовину, для позначення якої в упанішаді використано слово «rayi». 

Воно має багато значень – майно, багатство, їжа, – але у філософських 

текстах може також означати форму, матерію, тіло. Саме тому в цьому 

уривку співвідношення понять «дихання – речовина» Шанкара 

тлумачить як «пожирач – їжа». Таке тлумачення має сенс, якщо під 

пожирачем розуміти свідомість, а під їжею – емпіричні феномени,  

які наповнюють свідомість змістом. 

Друге питання упанішади стосується богів, тобто життєвих сил,  

що підтримують створене тіло. До них належать простір, вітер, вогонь, 

вода, земля, мова, розум, око й вухо, однак найвищим серед них  

є дихання, яке у п‟яти своїх тілесних формах забезпечує всі функції 

життєдіяльності. Усі сили утверджені в диханні, немов спиці у втулці 

колеса. 

Третє питання упанішади пов‟язане з тим, як дихання функціонує  

в тілі. Відповідь подається у вченні про п‟ять прана-ваю – основних 

життєвих дихань, що забезпечують життєдіяльність організму: апана – 

дихання, спрямоване вниз, яке забезпечує функцію виділення; самана – 

дихання, відповідальне за травлення; удана – дихання, спрямоване 

вгору, пов‟язане з мовленням; в‟яна – дихання, розлите по всьому тілу, 

що забезпечує обмін речовин; і, нарешті, прана – дихання у звичному 

для нас сенсі, тобто вдих і видих. Отже, в упанішаді слово прана 

вживається у двох значеннях: в онтологічному – як розкриття 

першооснови в усіх явищах світу, як ритм життя космосу й людини;  

і в тілесному – як одне з п‟яти дихань, що забезпечує функціонування 

організму. Водночас у цій упанішаді тілесне розуміння прани як вдиху 

й видиху поєднується із зоровим і слуховим сприйняттям. Отже, 

сприйняття через органи чуття також постає формою дихання. 

Особлива увага приділяється удані – диханню, пов‟язаному з мов- 

ленням. Удана – це жар чи життєва енергія (tejaḥ), що підіймається 



99 

вгору. Коли цей жар згасає, людина помирає, щоб переродитися  

в новому світі. Через добрі вчинки удана веде до світу добра, через злі 

– до світу зла, а поєднання добрих і злих справ приводить у світ людей. 

У момент переходу людина входить у прану – у дихання в 

онтологічному розумінні, і стан розуму в цю мить визначає її подальшу 

долю. 

Четверте питання стосується сну. Адже якщо людина засинає, тобто 

в певний момент не виявляє себе як суб‟єкт, то, здавалося б, усі аспекти 

її буття мали б утратити цілісність, що ґрунтувалася саме на суб‟єкті. 

Якщо ж ця цілісність зберігається, постає питання: де її основа? У чому 

зосереджені всі життєві сили людини, доки вона спить? 

Той, хто спить, нічого не сприймає, адже всі відчуття поглинаються 

розумом; залишається лише дихання у своїх п‟яти тілесних формах. 

Самана у стані сну асоціюється з жертвопринесенням, а удана –  

з плодом жертвопринесення і веде до Брахмана. Уві сні розум знову 

бачить усе: і те, що було побачене, і те, що не було побачене; і реальне, 

і нереальне. Отже, він є всім. Коли ж снів немає, у тілі виникає 

блаженство, і всі явища світу збираються у вищому атмані. Тоді 

суб‟єкт, перебуваючи у вищому, непроминущому атмані, набуває 

всезнання, проникає в усе і стає всім. 

П‟яте питання – про світ, якого досягає людина, що постійно 

медитувала над звуком Аум аж до моменту своєї смерті. Цей склад 

ототожнюється і з вищим Брахманом, тобто з абсолютною реальністю, 

і з нижчим Брахманом – тобто з тим, як ця реальність виявляється  

у формі, доступній нашому розумінню та сприйняттю. Після смерті 

людина пізнає або одне, або інше. 

Шосте питання – про перебування пуруші в тілі з шістнадцяти 

частин. Пуруша є безтілесним, однак може перебувати в тілі. Для цього 

він спершу творить дихання, з якого виникають інші складові частини 

тіла: віра, простір, вітер, вогонь, вода, земля, органи чуття, розум, їжа, 

сила, аскеза (тапас), мантри, дії (карма), світи, ім‟я. Ці шістнадцять 

частин, досягнувши пуруші, зникають у ньому, втрачають ім‟я й образ  

і називаються просто пурушею. Так він стає вільним від частин і без- 

смертним. 

Усі питання взаємопов‟язані та доповнюють перше питання: «З чого 

виникають усі творіння?» Контекст упанішади вказує, що йдеться  

не про первинну субстанцію, а про первинний досвід свідомості,  

у якому засвідчується як початок творіння, так і його результати.  

В інтерпретації Шанкари цей первинний досвід збігається з первинною 

субстанцією – атманом. Однак в упанішаді атман згадується як резуль- 

тат осягнення справжньої реальності, а не як вихідна передумова, з якої 



100 

виводиться все інше. Такою вихідною передумовою є дія Праджапаті  

у формі дихання. 

Отже, для укладача упанішади первинною очевидністю є не суб- 

станція, а екзистенція. І це цілком логічно, адже для побудови 

метафізичної системи, заснованої на уявленні про первинну абсолютну 

реальність, потрібна розвинена філософська традиція. Натомість  

у первинному досвіді спершу виявляється самоочевидність власного 

існування, і лише згодом з‟являються філософські концепції, що його 

описують. Саме цю послідовність і відтворює упаніша да. 

Існування в первинному досвіді розкривається як акт самовиявлення 

власного буття, а в упанішаді цей акт символічно позначається як 

дихання. Сам по собі акт існування є чистим від емпіричного досвіду, 

тобто, висловлюючись мовою сучасної філософії, трансцендентальним. 

На його основі виявляються емпіричні феномени, які треба розуміти  

не як субстанції, а як аспекти дихання. Це дихання в онтологічному 

сенсі розкривається в емпіричному світі й водночас повертає цей світ 

до своєї трансцендентальної основи, яка на цьому етапі духовного 

досвіду осмислюється як атман. 

З погляду сучасної людини опора лише на досвід власного існу- 

вання може здаватися ознакою суб‟єктивізму. Однак для давньої 

людини суб‟єктивізм був не лише нехарактерним, а й загалом незро- 

зумілим. Коли упанішада говорить, що пуруша породжує дихання, 

мається на увазі такий акт існування, у якому універсальне й індиві- 

дуальне не протиставляються. Давній арій, виявляючи себе в акті 

існування, сприймав цей акт як універсальний: у ньому розкривається  

і макрокосмос у цілому, і його одиничне існування в конкретному 

людському тілі. Тому в тексті упанішади відсутнє протиставлення 

суб‟єктивного й об‟єктивного, універсального й індивідуального, 

субстанційного й процесуального. Дихання як первинний акт існування 

виявляється і в макрокосмі – як космічний ритм життя, і в мікрокосмі – 

як життєдіяльність людського тіла. 

Таке збігання індивідуального й універсального згодом привело  

до інтуїції, самоочевидної для індійської релігійної традиції, але майже 

незрозумілої для європейської культури, згідно з якою енергія осо- 

бистості може розкриватися як нова самостійна особистість. Саме ця 

передумова стала підґрунтям індійського панентеїзму, в якому кожна 

окрема особистість, повною мірою залишаючись собою, може водночас 

бути проявом особистості Бога. 

 

 

 

 



101 

Література: 

1. Sechzig Upanishad's des Veda. Aus dem Sanskrit übersetzt und mit 

Einleitungen und Anmerkungen versehen von Dr. Paul Deussen. Leipzig :  

F. A. Brockhaus, 1921. 928 s. 

2. Prasna-upnishad by Swami Sarvananda. Mylapore – Madras:  

The Ramakrishna Math, 1922. 76 p. 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-25 

 

Кінджибала О. С. 

доктор філософії,  

доцент кафедри мов і літератур  

Далекого Сходу та Південно-Східної Азії  

Київського національного університету імені Тараса Шевченка 

м. Київ, Україна  

 

КОНЦЕПТИ СФЕРИ КОМУНІКАЦІЇ КОРЕЙСЬКОЇ МОВИ 

 

Концепт – складний лінгвально-ментальний феномен, що на рівні 

семантики поєднує денотативний та оцінно-емотивний значеннєві 

плани, виявляє особливості мовомислення, поведінкових стереотипів 

людини як представника певного етносу, ставлення її до того чи іншого 

відображуваного об‟єкта [8]. Услід за І. Серебрянською, «структуру 

концепту тлумачимо як сукупність когнітивних ознак, що формують 

культурний, поняттєвий та образно-ціннісний складники, необхідні  

для ідентифікації предмета та явища як фрагмента національної мовної 

картини світу» [5, с. 60]. Поняттєвий компонент – відбиває інфор- 

мативну сутність концепту у вигляді певної сукупності дефініційних 

ознак і спирається на його мовну фіксацію (опис, визначення, дефі- 

ніція); є базовою смисловою структурою концепту. Культурний ком- 

понент – знання про те чи те явище або предмет, які є частиною 

національної культури. Образно-ціннісний компонент базується на 

здатності мовних одиниць (вербалізованих концептів) утворювати 

наочно-чуттєві уявлення про предмети та явища позамовної дійсності: 

знання, образи й асоціації, що виникають у свідомості у зв‟язку  

з певним денотатом, ціннісний складник концепту реалізуються 

оцінних конотаціях ключових номінацій концептів [5, с. 54–55; 7, 218]. 

Концепти відображають глибоко ментальні та культурно-архетипні 

складові людської свідомості – як колективу в цілому, так і окремого 



102 

індивіда зокрема. Розуміння концептуальної складової мовної картини 

світу носіїв мови дозволяє зануритися в їхній поняттєвий, культурний 

та образно-ціннісний світ, глибше зрозуміти ментальність, культуру, 

світосприйняття та світовідтворення, поведінку народу.  

Ми не ставимо завдання дослідження семантичного поля чи засобів 

вербалізації окремих концептів корейської лінгвокультури. Проте для 

навчання майбутніх філологів корейської мови важливо виділити 

окремі концепти сфери комунікації та міжособистісних відносин,  

які дозволять майбутнім фахівцям глибше осягнути національну куль- 

туру спілкування та відносин між корейцями, сприятимуть ефектив- 

ному моделюванню вербальної та невербальної комунікативної 

поведінки з носіями мови, розвитку толерантності та поваги до пред- 

ставників цієї лінгвокультури. 눈치 Нунчхі – здатність оцінювати 

невербальний контекст (погляди, міміку, жести, загальну атмосферу 

розмови); це поняття не має еквівалента в українській мові, воно 

відповідає таким поняттям, як «запобіжність», «тактовність», «інтуї- 

ція», це здатність людини швидко сканувати навколишню дійсність, 

моментально зчитуючи невербальний контекст (погляди, жести, міміку 

співрозмовника), і реагувати, враховуючи різні додаткові фактори: 

соціальний статус, вік (свій та співрозмовника) та загальну атмосферу 

розмови. Це вміння здогадатися про потреби людини, перш ніж вона 

сама скаже про них, уміння підлаштовуватися під загальний настрій 

(колективу, сім'ї, дружньої компанії), чуйно його вловивши; адекватна 

оцінка ситуації є запорукою успішної комунікації. [1, с. 76–77]. 

기분 Кібун (соціальна гармонія, підтримка доброзичливої обста- 

новки, збереження рівноваги, своєї та співрозмовника, дотримання 

нюансів ієрархії, достойності; культура спілкування корейців спря- 

мована на те, щоб не нанести шкоди кібун співрозмовника: керівник 

має слідкувати, щоб не вразити кібун підлеглих, які так само мають 

виявляти повагу до керівника); Кібун досягається ввічливим 

спілкуванням, прагненням комунікантів не завдати душевної шкоди 

один одному. Кібун регулює міжособистісні відносини людей – їхню 

вербальну та невербальну поведінку [2 ]. 

분위기-Пунвігі (це загальний настрій групи, атмосфера взаємної 

довіри та дружелюбності, психологічний клімат у колективі, нюанси, 

які необхідно миттєво враховувати за допомогою навичок нунчхі, щоб 

поводитися правильно та адекватно в ситуації; відчуття Пунвігі 

регулює поведінку й регламентує дії, які слід вчиняти або слів 

утриматися залежно від атмосфери, яка склалася [4]. 

정 Чон (один із фундаментальних концептів корейського мента- 

літету та темпераменту, що лежить в основі будь-яких міжособистісних 



103 

взаємин, це душевність, душевне тепло, емоційний зв'язок; Чон –  

це безкорислива пожертва, емоційний зв'язок, взаємна прихильність, 

відчуття близькості, бажання піклуватися один про одного, безмежна 

довіра, впевненість у тих, хто поряд, відчуття причетності до колек- 

тиву, чи то родини, чи спільноти сусідів; Чон стосується також місць 

або навіть речей, до яких людина звикла. Важлива властивість Чон – 

його сталість: відчуття Чон формується і наростає поступово, повільно, 

непомітно, тихо [2]. 

한 Хан (відчуття ярості і покірності, болісне безсилля від немож- 

ливості висловити гнів; смуток, викликаний несправедливістю та не- 

свободою; туга через пригнічене, нездійснене бажання; поняття «хан» 

осмислюється на різних рівнях як національно-історичному (історичні 

події, які зі смутком згадують корейці), так і індивідуальному, коли 

людина відчуває обмеження, неможливість поділитися болем, що часто 

викликане статусом людини, яка не може суперечити тому, хто 

старший за віком чи статусом. Хан супроводжується 화병 хвабьон 

(буквально «хвороба від гніву») – культурно обумовлений депресивний 

розлад, який розвивається в результаті довгої емоційної напруги,  

що пригнічується [3, с. 133]. 

여유 Йою – стан розслабленого, спокійного, сміливого, велико- 

душного в мисленні та діях; він не виявляє ознак збудження, тривоги 

чи нетерпіння; надлишок чогось; щось вільне, зайве, додаткове; щось, 

що залишається; йою – одна з найважливіших характеристик ідеаль- 

ного керівника і взагалі успішної людини; людина, що володіє йою, 

вміє зберігати спокій і присутність духу навіть у критичних ситуаціях. 

Він не метушиться, не відволікається, не витрачає енергію на дрібниці, 

вміє відокремлювати важливе від другорядного. 부담 Пудам (суворий 

моральний тягар, тягар відповідальності чи тяжке відчуття морального 

обов'язку: культура спілкування спрямована на те, щоб не завдати 

пудам людині; пудам – це моральний тягар, який завдає шкоди душев- 

ній рівновазі. Тому корейці намагаються не обтяжувати співроз- 

мовників певними моральними зобов‟язаннями [3, с. 134]. 

Володіння означеними концептами сприяє акультурації іноземців,  

а також створює передумови для формування вербальної та невер- 

бальної поведінки тих, хто вивчають корейську мову та культуру). 

Особливо важливими є невербальні засоби в комунікації представників 

висококонтекстних культур, до яких належить корейська. Невербальні 

засоби та поведінка людини в цій культурі є надзвичайно важливою  

і складають основу низки концептів – 눈치 Нунчхі, 기분 Кібун, 분위기 

Пунвігі, 정 Чон.  

 



104 

Література: 

1. Euny Hong The Power of Nunchi: The Korean Secret to Happiness 

and Success. New York : Penguin Random House, 2019.  

2. Lee, J. S. Korean cultural concepts and interpersonal communication. 

Journal of Intercultural Communication Research. 2017. № 46(4), 307–322. 

3. 이정민. 일상 담화에서 „분위기‟의 의미 확장. 언어와 문. 2012.  

№ 8(2), 133–156. 

4. 국립국어원. 분위기.표준국어대사전. https://stdict.korean.go.kr  

5. Серебрянська І. М. Концепт освіта в дискурсивних вимірах : 

дис…. докт. філол. н. : 10.02.01 / Дніпровський нац. ун -т. імені  

О. Гончара; Київський нац. ун-т імені Т. Шевченка. Київ, 2019.  

6. Семигівська Т. Г. Вплив глобалізації на мову як аспект культури 
суспільства. Вісник СумДУ. Серія Філологія 2007. № 1. Т. 2. С. 45–49.  

7. Полюжин М. Поняття, концепт та його структура. Науковий 

вісник Східноєвропейського національного університету імені  

Лесі Українки. Серія : Філологічні науки. Мовознавство 2015. № 4. 

С. 212–222. 

8. Рудюк Т. В. Вербалізація концептів ЧОЛОВІК, ЖІНКА в україн- 

ській фразеології : автореф. дис. на здобуття наукового ступеня канд. 

філол. наук : спец. 10.02.01. Київ, 2010. 20 с. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



105 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-26 

 

Svietlichna M. 

Student of higher education  

The Linnaeus University  

Kalmar, Kingdom of Sweden  

 

Tusha R. 

Student of higher education  

The Linnaeus University  

Kalmar, Kingdom of Sweden  

 

Wijesinghe S. 

Student of higher education  

The Linnaeus University  

Kalmar, Kingdom of Sweden  

 

TOURISM IN CONFLICT AND POST‑CONFLICT SETTINGS: 

LESSONS FROM CYPRUS, UKRAINE AND SRI LANKA 

 

Tourism is an important sector for economic recovery in post-conflict 

regions, contributing to job creation, new investments, and destination 

branding. The countries analysed in this study are Cyprus, Ukraine, and Sri 

Lanka, which represent different post-conflict contexts. Cyprus experienced 

political division after 1974 (a split between Cyprus and Turkey), affecting 

political governance and destination image. Before the division, the island 

had experienced rapid tourism growth, with international arrivals increasing 

from 25,700 in 1960 to approximately 264,000 in 1973. Although there was 

recovery in the southern region of Cyprus, the northern part has remained 

constrained by limited recognition of infrastructure challenges, highlighting 

the long-term impact of the division on tourism productivity [1; 2; 6]. 

Ukraine is facing an ongoing war that has disrupted infrastructure and 

international arrivals; however, researchers still recognise the potential of 

tourism to support both financial and psychological recovery [7]. Sri Lanka 

has recovered from a civil war that lasted for three decades (1983–2009) 

and, following the Easter attacks in 2019, has used tourism as a tool for 

reconstruction and community empowerment, even though post-war tourism 

productivity continues to face challenges related to militarisation and local 

exclusion [3; 1]. 



106 

This study adopts a productivity-oriented perspective and examines how 

tourism contributes to economic recovery and business resilience in post-

conflict settings. These three countries were selected because each represents 

a different type of conflict and (actual or potential) recovery pathway. 

Cyprus is characterised by a long-lasting political divide, Ukraine is in the 

midst of an active war, and Sri Lanka has ended its civil war but continues  

to face new challenges. Comparing these three cases enables an assessment 

of how tourism recovers at different stages of conflict and under different 

governance arrangements [4; 7; 8]. 

The research question guiding this work is: How do different conflict and 

post-conflict recovery processes shape tourism productivity, governance, 

and business resilience in Cyprus, Ukraine, and Sri Lanka? 

Tourism in post‑conflict states can serve as an instrument of recon- 

struction and peacebuilding, provided that economic growth is combined 

with social inclusion. Tourism is an important sector for economic recovery 

in post‑conflict regions and contributes to job creation, new investment  

and destination branding.  

The case of the island of Cyprus demonstrates that frozen conflicts result 

in structural imbalances in the tourism sector, including uneven tourist flows 

and fragmented, disproportionate investment patterns. The Republic  

of Cyprus (the southern part of the island) is a member state of the European 

Union and is integrated into the global tourism market. By contrast,  

the northern part of the island remains dependent on the Turkish market, 

which constrains the development of hotel chains and encourages  

the expansion of dark tourism and the gambling industry [5]. 

Under the conditions of full‑scale war in Ukraine, the tourism sector  

is characterised by a reduction in international tourist arrivals, a reorientation 

towards the domestic market, the development of niche formats (including 

dark tourism) and an increasing role of local businesses. 

In Sri Lanka, post‑conflict tourism recovery has led to an uneven 

distribution of income between coastal urbanised resorts (Colombo, Galle, 

Bentota) and other regions of the country [2; 3]. 

Dark tourism, understood as visiting places associated with traumatic 

events and wars, constitutes a distinct tourism phenomenon. The examples 

of the abandoned tourist district of Varosha (the city of Famagusta  

in Northern Cyprus), the military fortifications in the north of Sri Lanka  

(the Jaffna and Mullaitivu areas) and former and current battlefields  

in Ukraine demonstrate that dark‑tourism practices create additional 

economic opportunities for countries and serve as an instrument both  

of economic upturn and of the construction of public (national) memory.  

At the same time, dark tourism generates a range of moral and ethical 

challenges that require a specific approach to tourism organisation in order 



107 

to preserve a balance between commercialisation and societal morality, 

including the avoidance of the glorification of past narratives and the 

dissemination of destructive or traumatic experiences [4; 5; 9]. 

In summary, in all of the countries under consideration, dark tourism – 

understood as visiting places associated with traumatic events and wars – 

has emerged and continues to develop as a distinct form of tourism. In these 

contexts, dark tourism functions as a tool both for economic revitalisation 

and for the construction of collective (national) memory. 

It should be noted, however, that the expansion of dark tourism in 

post‑conflict countries generates a number of moral and ethical challenges, 

which necessitate a specific approach to tourism planning and management. 

Such an approach is required to maintain a delicate balance between the 

commercialisation of dark‑tourism experiences and the preservation of 

ethical norms and social sensitivity in post‑conflict societies [10; 11]. 

The practical significance of the findings lies in the formulation, based 

on a comparison of post‑war tourism in Cyprus and Sri Lanka, of applied 

directions and recommendations for the development of post‑war tourism 

policy. These recommendations concern the promotion of domestic tourism 

as the foundation of the tourism industry (an approach that has demonstrated 

effectiveness in the European Union), the use of tourism clusters 

(interconnected business processes), the attraction of private investment 

combined with state support (public–private partnerships), the expansion  

of tourism infrastructure, the improvement of marketing, the regulation  

of dark‑tourism development through the elaboration of ethical standards 

and the diversification of tourism products with an emphasis on domestic 

tourism and contemporary innovations. The implementation of these 

recommendations in the tourism policy of Ukraine will enhance the stability 

of the tourism sector and ensure its resilience. 

 

Bibliography: 

1. Tusha R., Svietlichna M., Wijesinghe S. Tourism in Conflict and 

Post‑Conflict Settings: Lessons from Cyprus, Ukraine and Sri Lanka // 

Educational and Scientific Dimensions of Geography, Recreation and 

Tourism : Scientific monograph. Riga, Latvia : Baltija Publishing, 2025.  

2. Fernando S. The tourism-led development strategy in Sri Lanka. 

Journal of Business and Technology. 2017. Vol. 1, No. 1. P. 38–52. DOI: 

10.4038/jbt.v1i1.81. URL: https://doi.org/10.4038/jbt.v1i1.81 

3. Ratnayake R. M. S., Hapugoda M. D. Tourism under military:  

a critique on land utilisation and tourism in post-war Sri Lanka. 

Sabaragamuwa University Journal. 2016. Vol. 15, No. 1. P. 63–84. DOI: 

10.4038/suslj.v15i1.7705. URL: https://doi.org/10.4038/suslj.v15i1.7705. 



108 

4. Panayidou C., Christou P., Saveriades A. Dark tourism development  

in a leisure destination: the perceptions of the local community  

in Cyprus. Journal of Heritage Tourism. 2024. P. 1–19. DOI: 10.1080/ 

1743873X.2024.2328721. 

5. Holleran M., Holleran S. Resisting dark tourism: Northern Cyprus‟s 

„ghost city‟ of Varosha. City. 2024. Vol. 28, No. 6. P. 1066–1078. DOI: 

10.1080/13604813.2024.2356368. URL: https://www.tandfonline.com/doi/ 

full/10.1080/13604813.2024.2356368 

6. But T. Identification of problems and post-war recovery of tourism  

in Ukraine. Management Journal. 2024. Vol. 3, No. 1. P. 32–43. DOI: 

10.26661/2522-1566/2024-1/27-03. 

7. Ukrainska Pravda. Beyond dark tourism: the first traveller group 

explores Ukraine's former occupied areas [Електронний ресурс]. 

06.11.2023. URL: https://www.pravda.com.ua/eng/columns/2023/11/6/ 

7427495 (дата звернення: 29.11.2025). 

8. Romanova A., McGinley S. Tourism as a tool of recovery  

of Ukrainian communities: economic and mental healing. Socio-Cultural 

Management Journal. 2025. Vol. 8, No. 1. P. 4–22. URL:  

http://socio-cultural.knukim.edu.ua/article/view/336350 

9. Dark Tourism. Ukraine [Електронний ресурс]. 2022. URL: 

https://www.dark-tourism.com/index.php/ukraine (дата звернення: 

29.11.2025). 

10. Korol V., Skutar N. Tourism during the war – how Russian, 

Ukrainian and European tourism changed [Електронний ресурс]. 

Oeconomus. 06.02.2023. URL: https://www.oeconomus.hu/en/analyses/ 

tourism-during-the-war-how-russian-ukrainian-and-european-tourism-

changed 

11. Зарічняк А. П. Відновлення туристично-рекреаційного потен- 

ціалу України в умовах кризових явищ : дис. … канд. екон. наук : 

08.00.03 – економіка та управління національним господарством.  

Луцьк : Волин. нац. ун-т ім. Лесі Українки, 2024. 260 с. URL: 

https://ontu.edu.ua/download/dissertation/disser/2024/diser-Zarechniak.pdf 

(дата звернення: 29.11.2025). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



109 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-27 

 

Туряниця І. А. 

доцент кафедри історії Угорщини та європейської інтеграції 

ДВНЗ «Ужгородський національний університет» 

м. Ужгород, Україна 

 

ЛИТВА-ТАЙВАНЬ VS ЛИТВА-КИТАЙ:  

КОНТРОВЕРЗА ЦІННОСТЕЙ ТА ІНТЕРЕСІВ 

 

Аналіз політичних дискурсів вживання дефініцій КИТАЙ  

і ТАЙВАНЬ вказує на розуміння статусу о-ва Тайвань та групи інших 

островів (Мацзу, Пенху та Цзиньмень) як складових Китайської 

Республіки (КР), якими формально вони є за чинною Конституцією, 

або як окремої держави, або ж частини КНР. Останнє, як один  

з варіантів, передбачає застосування принципу «одна країна, дві 

системи» (як Гонконгу та Макао). У звичному мовленнєвому обігу ми 

за замовчуванням диференціюємо КНР і Тайвань як два окремих 

формування, котрі не змішуються в одне ціле у їхньому сприйнятті. 

Кожне з понять має своє семантичне наповнення і ціннісний вимір, 

скажімо, через протиставлення демократії і неокомуністичного автори- 

таризму, У міжнародній політиці з міркувань дипломатичної корект- 

ності додержують підходу «єдиного Китаю». Фактично ж економічні  

та в обмеженому сенсі й політичні стосунки розвиваються з «двома 

Китаями». Відтак, значення набуває символіка формулювань, маркерів 

і публічних церемонійних дій.  

Після 1979 р. офіційний Пекін зменшив напругу в очікуванні 

політичного об‟єднання, але помітна демократизація Тайваню на поч. 

1990-х рр. і зростання впливу Демократичної прогресивної партії 

посилили його побоювання щодо незалежності Тайваню [7, p. 1–6]. 

Менший, але демократичний і процвітаючий острівний Китай зі своїм 

динамізмом розвитку та ліберально-демократичними порядками являє 

собою виклик для комуністичного режиму, Тайвань залишається 

зразком того, як китайське суспільство може збудувати успішну демо- 

кратію, що ставить під загрозу існування авторитарної моделі 

управління в КНР. «Возз‟єднання» КНР з Тайванем означатиме пере- 

могу диктатури над демократією, що вплине на ідеологічну конку- 

ренцію та стане передумовою подальшої дестабілізації регіону  

[3, с. 78–79]. Відтак, комуністична влада не полишає спроб поєднати 

КНР та КР в єдине ціле, використовуючи для цього різноманітні засоби 

та інструменти. Ефективність несилових інструментів впливу на 



110 

Тайвань залежить від внутрішньої ситуації в КНР та від балансу сил  

на міжнародній арені [8, p. 339–344]. Відтак увага Пекіна до публічних 

слів і дій політиків усього світу щодо смислової взаємодії понять 

КИТАЙ-ТАЙВАНЬ, котру можна виміряти посередництвом когнітив- 

ного дискурсу є дуже пильною.  

18 листопада 2021 р. Тайвань відкрив своє представництво у Віль- 

нюсі. Офіційна його назва виглядала як «Тайванське представництво  

в Литві» (кит.: 駐立陶宛台灣代表處). Цей термінологічний нюанс став 

каталізатором кризи у литовсько-китайських відносинах у її політико-

дипломатичних та торгово- економічних проявах. Хоча Тайвань має 

представництва з питань торгівлі та культури в багатьох країнах ЄС, 

вони зазвичай працюють під назвою Тайбей. Протягом тривалого часу 

це відображало вищезгаданий міжнародний консенсус щодо «політики 

одного Китаю», який задовольняв Пекін [11, p. 127]. Але 18 листопада 

2021 р., коли, за словами 1-ого глави тайванського представництва  

у Вільнюсі Еріка Хуана, з‟явилося це «дипломатичне нововведення», 

Литва подала сигнал про кардинальну зміну своєї позиції щодо Китаю, 

Тайваню та Індо-Тихоокеанського регіону в цілому. 

Через жорстку реакцію КНР навзаєм, це рішення у самій Литві 

викликало внутрішні дебати та розбіжності. Вперше за тривалий час 

литовські політичні партії та їхні лідери розділилися в думках щодо 

напрямку політики країни з важливого питання. А президент Ґ. Науседа 

заявив, що події для нього самого стали сюрпризом, хоча він 

наголосив, що неоднозначну реакцію у нього викликає не сам факт 

відкриття представництва Тайваню, а його назва [11, р. 127–128, 131].  

Литовський політикум вже певний час рухався до цих змін, котрі 

ніяк не були несподіванкою. Тайванська дипломатія працювала на 

розширення «кола друзів» серед литовських політичних партій і мала 

немалий успіх у налагодженні відносин і з консерваторами («Союз 

Батьківщини»), і з лібералами («Партія Свободи»). 19 червня 2020 р. 

Енді Чін, представник Тайваню в країнах Балтії, якраз напередодні 

жовтневих парламентських виборів виступив перед Сеймом на запро- 

шення «Союзу Батьківщини», закликаючи до зміцнення взаємних 

зв'язків. Передвиборчі дебати чітко артикулювали «китайське питання» 

як одну з головних тем зовнішньої політики Литви. Ґ. Ландсбергіс, 

який згодом став міністром закордонних справ, та М. Адоменас, 

майбутній віце-міністр, стали співавторами статті на найбільшому 

новинному порталі Литви, в якій закликали країну об‟єднатися  

із західними ліберально-демократичними союзниками, а не з «тоталі- 

тарним та хижацьким китайським комуністичним режимом» (5, р. 34). 

Після 18 березня 2021 р. Литва опинилась під прямим і жорстким 

тиском з боку Пекіна. КНР знизила статус свого дипломатичного 



111 

представництва до рівня повіреного у справах і вимагала цього ж від 

Вільнюса. Одночасно було призупинено залізничні вантажні переве- 

зення до Литви та анульовано дозволи на експорт продовольства [9].  

До кінця 2021 р. литовський вивіз до КНР був майже повністю забло- 

кований, бо понад 90% звичайного потоку товарів було заборонено 

надходити на китайський ринок (12). Китайські державні ЗМІ, такі як 

Global Times, розпочали галасливу пропагандистську кампанію, 

звинувачуючи Литву в порушенні принципу «єдиного Китаю» та діях 

як «маріонетки» США. 

Оскільки ситуація навколо представництва Тайваню у Вільнюсі 

привернула значну увагу світових ЗМІ, а також викликала чималий 

міжнародний резонанс, то настав час протестувати якість союзних взає- 

мин зі своїми головними партнерами – ЄС та США. Реакція пред- 

ставників ЄС була спочатку нервовою та обережною. Євроспільнота 

усвідомлює, що стабільність у відносинах з країнами Азійсько-

Тихоокеанського регіону є критичною для її процвітання. Але Литва 

зазнала найповнішого режиму первинних та вторинних санкцій, який 

Китай спромігся запровадити проти іншої країни, тим паче члена ЄС. 

Експерти справедливо писали про те, що вона не є першою і не буде 

останньою жертвою такої тактики. Але даний випадок підкреслив 

гостру потребу для Європи зміцнити свою стійкість до економічного 

тиску [6, р. 22]. Було очевидним: якщо Китай змусить Литву 

поступитися або схилятиме інші європейські країни тиснути на неї,  

це стане прикладом, який Пекін повторить будь-де і будь-коли  

[4, р. 10].  

Зрештою, китайські санкції не завдали суттєвої шкоди економіці 

Литви. Ще в січні 2022 р. Литовський національний банк опублікував 

оцінки потенційного впливу цих санкцій, прогнозуючи зменшення 

зростання ВВП на 0,1–0,5% у 2022 р. та на 0,3–1,3% у 2023 р. 

Насправді, негативні наслідки були ще меншими, ніж очікувалося, 

оскільки Пекін утримався від ескалації торговельної війни з ком- 

паніями ЄС і поступово відмовився від своєї неофіційної заборони  

на імпорт з Литви протягом 2022 р. [11, p. 134]. Більше того, Литва 

стала 17-ю країною ЄС, котра відкрила представництво у Тайбеї на 

фоні помітної і невипадкової активізації тайвансько-євросоюзівської 

публічної дипломатії у 2021–2022 рр. [1, с. 9]. 

Політика Вільнюса своєю чергою безпосередньо відповідає пози- 

ціям США щодо незмінного протегування тайванській владі, що було 

узято до уваги й належно оцінено. Держсекретар США Е. Блінкен 

заявив про «залізну солідарність» з Литвою в умовах економічного 

тиску з боку Пекіна. Декларації і конкретні дій по компенсації втрат 

через китайські санкції цілком співпадали. У листопаді 2021 р. 



112 

Міністерство економіки та інновацій Литви підписало експортно-

кредитну угоду на суму 600 млн. $ з американським експортно-імпорт- 

ним банком EXIM [13, p. 64–65]. Під час підписання угоди обгово- 

рювалося питання відкриття ринку США для литовських товарів, 

розвитку спільних інвестиційних проектів. Для такої малої держави,  

як Литва, отримання особливої уваги з боку Вашингтона є досягненням 

саме по собі. Як не парадоксально, криза з Китаєм надала Литві ще 

один аргумент на користь того, чому Вільнюс заслуговує на визнання  

з боку США як хоробра держава, що не боїться протистояння з могут- 

нім Китаїм. Литва прагнула скористатися цим наративом у Вашингтоні, 

просуваючи свій імідж «борця з авторитаризмом», позиціонуючи себе 

як приклад того, що навіть мала держава може протистояти тиску та 

твердо стояти на своїх рішеннях [Ma, p. 64–65]. Тайвань оголосив про 

запуск кредитної програми на суму 1 млрд дол. США для фінансування 

спільних проєктів литовських і тайванських компаній у шести кате- 

горіях бізнесу [2]. 

Ситуація навколо Тайваню де-факто і де-юре така, що «поточний 

статус-кво, по суті, є його існуванням як суверенної та незалежної 

держави у всьому, крім назви» і що підтримка статус-кво рівносильна 

«підтримці незалежності за мінусом «небезпечного» слова «неза- 

лежність» [10, р. 139]. Але назвати речі своїми іменами у випадку 

Вільнюса означало публічно визнати цей справжній статус, про котрий 

ніхто не висловлювався у такому сенсі вголос. Відтак, для Литви 

ситуація стала успішною пробою можливості малої держави відкрито  

і сміливо заявити про власне бачення міжнародної політики та про- 

тестувати систему союзів, що засвідчило надійність її головних 

партнерів. Це також успішний випадок опору китайському тиску та 

захисту власних інтересів та цінностей у суспільному житті та політиці. 

 

Література: 

1. Білокопитська Б. Зовнішньополітичні відносини Європей- 

ського Союзу з Тайванем. Студентські наукові записки. Серія «Країно- 

знавство і міжнародний туризм». Острог : Вид-во Національного  

ун-ту «Острозька академія». 2024. Вип. 12. С. 5–15. 

2. Тайвань проінвестує 1 мільярд доларів у Литву. Економічна 

правда. 12.01.2022. URL: https://www.epravda.com.ua/news/2022/ 

01/12/681341/ 

3. Чередніченко А. Г. Тайванське питання» як загроза стабіль- 

ності в Азійсько-Тихоокеанському регіоні. Дис. на здоб. ступеня 

доктора філософії. Спец. 052 «Політологія». / Львівський нац. ун-т ім.  

І, Франка. Львів, 2025. 193 с. URL: https://lnu.edu.ua/wp-content/ 

uploads/2025/06/diss_Cherednichenko.pdf 



113 

4. Andrijauskas K. An analysis of China‟s economic coercion against 

Lithuania. Council on Foreign Relations. 2022. № 7. P. 1–10. URL: 

https://www.cfr.org/sites/defaultfiles/pdf/Andrijauskas_An%20Analysis%20

of%20China%E2%80%99s%20Economic%20Coercion%20Against%20Lith

uania_0.pdf 

5. Andrijauskas K. Lithuania‟s review of its relationship with China: 

political and security context. Berzina-Cerenkova U. A., Bukovskis K. (Ed-s). 

People’s Republic of China in the Baltic States. Riga: Latvian Institute  

of International Affairs, 2023. Рр. 30–45. URL: https://www.liia.lv/en/ 

publications/peoples-republic-of-china-in-the-baltic-states-1075?get_file=1 

6. Barros B. & Sikora K. China‟s sanctions regime and Lithuania: 

Policy responses for European institutions. Alliance for securing democracy, 

German Marshall fund of the United States. August 2022. 29 p. URL: 

https://securingdemocracy.gmfus.org/wp-content/uploads/2022/08/Chinas-

sanctions-regime-and-Lithuania-Alliance-For-Securing-Democracy-Hinrich-

Foundation-August-2022.pdf 

7. Bush R. The United States Security Partnership with Taiwan. 

Brookings. 2016. № 7. P. 1–7. 

8. Chen T. H. Communist China and the Kuomintang. Current 

History. 1957. Vol. 33; № 196. P. 339–344. 

9. China downgrades diplomatic relations with Lithuania over 

Taiwan row. URL: https://www.theguardian.com/world/2021/nov/21/china-

downgrades-diplomatic-relations-with-lithuania-over-taiwan-row 

10. Cole J. M. Convergence or Conflict in the Taiwan Strait:  

The Illusion of Peace? Taylor & Francis Group, 2016. 224 p. 

11. Janeliūnas T. Lithuania and Taiwan: A Case Study in Diplomatic 

and Geopolitical Realignment. Berzina-Cerenkova U. A., Bukovskis K. & 

Liegis I. (Ed-s). Not Important Enough to Neglect Taiwan in the Diplomacy 

of Northern and Central Europe. Riga: Latvian Institute of International 

Affairs, 2025. Рр. 127-142. URL: https://www.liia.lv/en/publications/not-

important-enough-to-neglect-taiwan-in-the-diplomacy-of-northern-and-

central-europe-1429 

12. Janeliūnas T. & Boruta R. Lithuania‟s Confrontation with China 

Over Taiwan: Lessons from a Small Country. Global Taiwan Institute,  

July 27, 2022. URL: https://globaltaiwan.org/2022/07/lithuanias-

confrontation-with-china-over-taiwan-lessons-from-a-small-country/ 

13. Maluzinas M. Lithuania‟s position in building denial to China‟s 

authoritarian policymakers. Lithuanian Annual Strategic Review. 2024.  

Vol. 22.(1). Pp. 55–80. 

 

 

 



114 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-28 

 

Фалько С. А. 

кандидат історичних наук, доцент, 

доцент кафедри тактики 

Національної академії Національної гвардії України 

м. Золочів, Україна 

 

ВІЙСЬКОВА МОДЕРНІЗАЦІЯ КИТАЮ В ПЕРШІЙ ПОЛОВИНІ 

ХХ СТОЛІТТЯ: ОСОБЛИВОСТІ РОЗВИТКУ ВІЙСЬКОВОЇ 

ОСВІТИ В КИТАЙСЬКИХ ЗБРОЙНИХ СИЛАХ  

ТА ІНОЗЕМНИЙ ВПЛИВ 

 

Вивчення питань пов'язаних з історією воєнних модернізації дуже 

актуальне питання в світі через останньої події у військовій сфері. 

Звісно, в першу чергу мається на увазі війна 2022–2025 рр. в Україні. 

Питання історії військової модернізації стає актуальними. 

Дослідження присвячене історії військової модернізації Китаю 

1923–1945 рр. Це була доба війн в Серединної державі між кланами 

мілітаристів та війни спротиву 1937–1945 рр. проти японської збройної 

агресії в Китаї. 

Звичайно воєнна модернізація – це дуже складне питання. Воно 

охоплює в себе питання пов'язане з фінансуванням, закупівлі зброї, 

модернізації військової промисловості, політичні взаємодії між 

державами тощо. Але моє повідомлення пов'язане в першу чергу  

з використанням закордонних воєнних спеціалістів у навчальних 

військових закладах Китаю визначений час. Частина дослідження 

зосереджують увагу на лідерських якостях керівників закордонних 

консультатівних воєнних місій які відвідували Китай в той час. 

В першу чергу воєнно-політичні фігури великого масштабу. Василій 

Блюхер, Олександр фон Фалькенгаузен, Ганс фон Зект, Джон Стілвелл, 

Арнольд Ведемейер – ось прізвище відомих керівників військових 

місій різних країн. Оприлюднено багато документів та матеріалів 

стосовно дослідженної теми. Важливі події щодо обставин діяльності 

радянської військової місії 1923–1927 рр. Службові документи 

радянської військової місії в 1927 р. були конфісковані китайської 

поліцей в Пекіне та в подальшому опубліковані в Британії [1].  

З особистих матеріалів, для нас дуже змістові мемуари А. Ведемейера  

з приводу його діяльності радником Чан Кайши з 1944 р. [2]. Взагалі 

мемуарів з приводу діяльності військових місії в Китаю багато. 



115 

Тобто головні питання дослідження зосереджене на модернізації 

військової освіти та ролі лідерів військових місій іноземних держав  

в Китаї в 1923–1949 рр. 

Важливо питання щодо ролі керівників консультативних місій  

з Німеччини, Італії, США, Франції, СРСР що працювала в армії 

Гоміндану в 1927–1949 рр. головний вектор аналізу полягає в діяль- 

ності іноземців у навчальних військових закладах Китаю. Наприклад, 

це питання стосується і діяльності радянських військових радників  

в 1923–1928 рр. та в 1937–1942 рр. і американських військових 

інструкторів та радників в китайської армії Чан Кайши 1942–1949 рр. 

та інші військові місії що працювали в Піднебесної. 

Дуже цікава роль японських військових радників та інструкторів що 

працювали в китайській воєнній освіті з початку XX ст. [3]. У період  

з 1896 по 1914 рр. це була домінуюча військова школа навчання  

в китайському офіцерському корпусі [4]. Навчання в Японії пройшов  

і майбутній лідер націоналістів Китаю майбутній генералісимус Чан 

Кайші [5]. У 1917 р. японські фінансові позики призвели до відправ- 

лення військової місії до Китаю з метою підготовки військ для від- 

правлення до Європи на західний фронт Першої світової війни  

[6, р. 16]. Панування японської військової школи продовжувалось  

до 1923 р., коли в Китаї з‟явилися радянські військові радники на чолі  

з В. Блюхером та активно співпрацювали з Гомінданом [7, р. 261].  

Але, після 1923 р. вплив японської військової школи відчувалось  

в подальшому. Наприклад, масштаби співпраці з японцями деяких 

китайських політичних кіл з 1931 по 1945 рр. дозволяє оцінити робота 

авторитетного військового історика В. Мюррея. В своїй капітальної 

праці щодо дослідження Другої світової війни в главі присвяченій війні 

в Азії він вказує: «…армія (японська) створила потужні регіональні 

центри влади на територіях, окупованих Японією. Найвідомішою була 

Квантунська армія в Маньчжурії, але й армії на Тайвані та в Кореї 

також користувалися трохи не феодальною автономією. Квантунська 

армія мала навіть допоміжні сили, Маньчжурську імперську армію, 

укомплектовану китайцями та корейцями, які горіли бажанням 

боротися проти радянських військ і своїх співвітчизників-комуністів» 

[8, р. 41]. Також, дуже цікаво з цього приводу дослідження історика Ф. 

Джоветта що аналізує діяльність японців в таборі маріонеткових країн. 

За наведеними даними автора: «…у лютому 1944 р. британські розві- 

дувальні джерела оцінили, що загальна чисельність «маріонеткових» 

військ і ополчення становила 627 200 осіб. Вони були розділені  

на 327 400 регулярних і 299 800 нерегулярних і місцевих ополченців» 

[9, р. 94]. 



116 

Потрібно згадати нові, технічні місії авіаційні місії, що вплинули на 

організацію навчання китайських військових авіаторів. Це були перши 

кроки організації авіаційних навчальних закладів в Китаю. В контексті 

нашого дослідження дуже цікава діяльність італійської [10] та фран- 

цузької [11]. військових місії в 30-ті роки ХХ ст. Вони багато зробили 

для становлення авіаційних навчальних закладів в Китаї. Звісно, вже 

наприкінці 30-х на початку 40-ві рр. ХХ ст. провідне положення  

в військової авіації Китаю, через якість літаків зайняли американці. 

В подальшому, дуже впливова в галузі військової освіти була 

діяльність американської військової місії на чолі з генералом Д. Стіл- 

веллом. Багато зусиль було здійснено безпосередньо на покращення 

боєздатності китайських військ в Бірмі та Індії. Діяльність американ- 

ської місії вплинула на навчання всього офіцерського корпусу армії 

Гоміндану з 1942 по 1949 рр. [12, р. 66–67] 

Методика порівняльного аналізу моделі організації навчального 

процесу в військових навчальних закладах Китаю на протязі першої 

половини XX ст., що використовується в дослідженні дозволяє нам 

підкреслити результати: 

1. Велике значення о організації військової освіти мав масштаб 

включення іноземних військових професіоналів в організацію навчання 

майбутніх офіцерів китайської армії. 

2. Безпосередньо потрібно знати що таке конкретна національна 

військова школа початку та середини ХХ ст. в різних країнах світу. 

Наукові праці що досліджують американську модель військові органі- 

зації першої половини XX ст. [13], радянської військовий організації, 

французької моделі розбудови армії, італійська військова думка  

та організація навчання в авіації тощо. 

3. Дуже важливо ознайомлюватись з дослідженнями щодо історії 

військової справи в Китаї в першої половини XX ст. в Китаї. 

4. Праця з дослідженнями щодо історії розбудови військової 

промисловості та експорту зброї теж дозволять збільшити знання щодо 

трансформації військової справи в Китаю в визначений період.  

Ці дослідження дозволяють деталізувати уявлення процесів перетво- 

рень в збройних силах Китаю. 

5. Наукове питання про критерії оцінки ефективності діяльності 

іноземних військових місій в Китаю потребує уточнення. 

6. Цікаві причини невдач роботи місії. Прикладом може служити 

консервативний опір Чан Кайші та його оточення втручанню лідерів 

консультативних місій, таких як Д. Стіллуел, В. Блюхера, в політичний 

курс режиму Чан Кайші. 



117 

7. Звичайно погляди дипломатів та політиків тай доби щодо 

особливості китайського життя китайської культури теж розширюють 

наші знання щодо еволюції китайської військової справи. 

Перераховані пункти нашого дослідження дозволяють поглибити 

наукове знання щодо китайської військової модернізації та її історії  

в першої половині XX століття. 

 

Література: 

1. Wilbur C.M. Lien-ying How J. Missionaries of Revolution: Soviet 

Advisors and Nationalist China, 1920–1927. Cambridge: Harvard University 

Press, 1989. 934 p. 

2. Wedemeyer Albert C. Wedemeyer Reports!, New York : Henry Holt 

& Co., New York : Henry Holt & Co, 1958. 497 p. 

3. Reynolds D. China, 1895-1912: State-sponsored Reforms and China's 

Late-Qing Revolution: Selected Essays from Zhongguo Jindai Shi. Modern 

Chinese History, 1840–1919. M.E. Sharpe, 1995. 174 р. 

4. Kaske E. Teachers, Drillmasters or Arms Dealers? German Military 

Instructors in China 1870–1914. Berliner China-Hefte 23 (October 2002).  

Р. 82–98. 

5. Tatsuo Y. Chiang Kai-shek‟s Study in Japan in His Memories. 

Chiang Kai-shek and His Time New Historical and Historiographical 

Perspectives. edited by Laura De Giorgi and Guido Samarani. Venezia 

Edizioni Ca‟Foscari – Digital Publishing, 2017. Р. 13–36. 

6. Chan A. Arming the Chinese: The Western Armaments Trade  

in Warlord China, 1920–1928. Vancouver : University of British Columbia 

Press, 1982. 180 р. 

7. Erickson J., Cass F. The Soviet High Command: A Military-Political 

History, 1918-1941: A Military Political History, 1918–1941 (Soviet 

(Russian) Military Institutions) 1st Edition. London, Portland, Oregon: Third 

Edition. Psychology Press, 1962. 889 р. 

8. Мюррей Вільямсон, Міллет Еллан Р. Війна, яку необхідно було 

виграти. Друга світова: стратегії, битви, рішення. Київ : Дух і Літера, 

2023. 656 с. 

9.  Jowett P. Rays of the Rising Sun: Armed Forces of Japan's Asian 

Allies 1931-45: China and Manchukuo. Helion and Company LTD. 2004. 

148 р. 

10. Coco O. The Italian Military Aviation in Nationalist China: General 

Roberto Lordi and the Italian Mission in Nanchang (1933–1937).  

The International History Review. 2021. 44. № 4. Р. 697–720. 

11. Nies V. «Apaisement» in Asien : Frankreich und der Fernostkonflikt. 
1937–1940. München : Oldenbourg, 2009. 580 s. 



118 

12. Setzekorn E. The Rise and Fall of an Officer Corps: The Republic 

of China Military, 1942-1955. Eric Setzekorn. Norman, OK: University  

of Oklahoma Press, 2018. 257 р. 

13. Coffman E. M. The Regulars: the American Army, 1898–1941. 

Cambridge : University of Toronto, 2004. 536 р. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



119 

НАПРЯМ 3. ТУРЕЧЧИНА, КРИМ  

ТА ТЮРКСЬКИЙ СВІТ 
 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-29 

 

Бородай Р. Е. 

студентка кафедри образотворчого мистецтва 

Національного університету 

«Полтавська політехніка імені Юрія Кондратюка» 

м. Полтава, Україна 

 

ОРЬНЕК ЯК ЕЛЕМЕНТ КУЛЬТУРНОЇ СПАДЩИНИ 

КРИМСЬКИХ ТАТАР: СИМВОЛИ ТА ЇХ ЗНАЧЕННЯ 

 

Кримськотатарський орнамент орьнек є важливою складовою 

нематеріальної культурної спадщини кримських татар. На мою думку, 

саме ця система символів є унікальним культурним кодом, який 

поєднує художні, обрядові та сакральні функції. У ході дослідження 

встановлено, що орнаментальні структури орьнеку формують цілісний 

образ світогляду кримських татар та відображають їхню історичну 

пам‟ять. 

Орнаментальні мотиви поділяються на дві групи – рослинні  

та геометричні. Рослинні елементи були поширені у вишивці  

та різьбленні, тоді як геометричні домінували в ткацтві та килимарстві. 

Саме , таке розмежування пов‟язане з функціональною специфікою 

ремесел та різними соціокультурними ролями майстрів і майстринь. 

Важливу роль відігравали налкаш – жінки, які створювали орна- 

ментальні композиції та передавали традицію. 

У ході дослідження приділено особливу увагу техніці двосторонньої 

вишивки «татар ішлеме», що включає понад 60 видів швів. На мою 

думку, складність і багатство цієї техніки засвідчує високий рівень 

розвитку декоративного мистецтва кримських татар та їхнє прагнення 

до гармонії у візерунках. 

Символіка орьнеку охоплює жіночі, чоловічі, родові та оберегові 

знаки. Я проаналізувала , що жіночі символи (гуль, бадем, нар) 

пов‟язані з родючістю та продовженням роду, тоді як чоловічі (ляле, 

емен япраг’и, сельби) уособлюють силу, стійкість і захисні 

властивості. На мою думку, така чітка гендерна систематизація 

відображає соціальну структуру традиційного кримськотатарського 



120 

суспільства. Значну групу становлять оберегові знаки (бойнуз, кале, 

аджі бібер, назарлик), які мали магічно-захисну функцію. Історично 

орьнек широко використовувався в побутових та обрядових практиках: 

для оздоблення одягу, рушників, посуду, весільного приданого, 

обрядових предметів. Встановлено, що орнаменти виконували також 

комунікативну функцію – позначали соціальний статус, вік, стать  

та родову приналежність. Це підтверджує, що орьнек був не лише 

художньою, а й інформаційною системою. 

Після депортації кримських татар у 1944 році значна частина 

традицій була утрачена, проте наприкінці ХХ століття почався актив- 

ний процес відродження. У 2018 році орьнек включено до Націо- 

нального переліку елементів нематеріальної культурної спадщини 

України, що стало важливим кроком у збереженні культурної іден- 

тичності кримських татар. 

Сьогодні орьнек активно інтегрується у сучасні мистецькі прак- 

тики – ювелірне мистецтво, текстильний дизайн, кераміку, цифрову 

графіку. І кримське мистецтво стає сучасним та цікавим нинішньому 

поколінню. Сучасні митці використовують традиційні мотиви в інно- 

ваційних формах, поєднуючи історичну спадщину з новими техно- 

логіями. На мою думку, це створює умови для подальшого розвитку 

кримськотатарської декоративної традиції та збереження її актуаль- 

ності. 

Таким чином, орьнек відіграє ключову роль у формуванні націо- 

нальної ідентичності кримських татар, збереженні їхнього культурного 

надбання та розвитку міжкультурного діалогу. На мою думку, 

подальше вивчення символіки та технік орьнеку є важливим не лише 

для мистецтвознавства, а й для культурології та етнології загалом, 

також для того щоб пам‟ятати, яка розмаїта наша українська культура і, 

що кримська культура і мистецтво є невід‟ємною частиною України.  

 

Література: 

1. Імплементація Конвенції про охорону нематеріальної куль- 

турної спадщини: підсумки та перспективи : матеріали / М-во культури 

України. URL: https://www.cultura.kh.ua/uk/news/6162-implementatsija-

konventsiyi-pro-16ohoronu-nematerialnoyi-kulturnoyi-spadschini-pidsumki-

ta-perspektivi 

2. Акчуріна-Муфтієва Н. М. Декоративно-прикладне мистецтво 

кримських татар XV – першої половини XX ст: (етапи розвитку, 

типологія, стилістика, художні особливості). Сімферополь, 2008.  

[392 с. : мул + 32 л. фото.] 



121 

3. Бавбекова І. Орнаментальні форми кримськотатарського тра- 

диційного мистецтва. Народ. творчість та етнографія. 2005. №. 1.  

С. 97–99. 

4. Пасічник Л. Кримськотатарське ювелірне мистецтво: традиції 

та сучасний стан. Народознавчі зошити = The Ethnology Notebooks : 

наук. журн. 2014. № 5(119). С. 921–928. 

5. Соболєва О. В. Весільна обрядовість кримських татар у другій 

половині XX – на початку XXI століття: автореф. дис. на здобуття наук. 

ступеню канд. іст. наук: спеціальність 07.00.05 – етнологія /  

О. В. Соболєва ; Київський нац. ун-т ім. Т. Шевченка. Київ, 2009. 16 с. 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-30 

 

Буць Д. В. 

аспірантка кафедри тюркології, 

Навчально-наукового інституту філології, 

Київського національного університету імені Тараса Шевченка 

м. Київ, Україна 

 

ЗООНІМНИЙ КОМПОНЕНТ У ТЮРКСЬКІЙ ТОПОНІМІЇ 

ТУРЕЧЧИНИ 

 

Топонімія регіону завжди відображає особливості побуту та способу 

життя народів, які населяють цей регіон. Історики та археографи 

завжди зазначали, що «топонімічний матеріал, завдяки властивій йому 

живучості та «консервативності», є надзвичайно цінним – навіть більш 

цінним, ніж будь-які археологічні дані» [1, с. 34]. 

Крім того, у географічних назвах будь-якого народу завжди збері- 

гаються елементи взаємодії людини з живою природою. Приміром, 

багатовікові контакти людей і тварин формують певні асоціації  

та стереотипи сприйняття географічних об‟єктів, пов‟язаних із цими 

контактами: «… майже за кожним ономастичним фактом стоїть істо- 

рична та жива – вигадана або цілком реальна – дійсність, яка через різні 

екстралінгвістичні чинники створює специфічне коло надзвичайно 

різноманітних асоціацій» [1, с. 126]. 

Таким чином, поява зоонімного компонента в топонімах Турецької 

Республіки не є випадковою, а обумовлена комунікативними та соці- 

альними факторами. Наприклад, наявність топоніма Kurtdere (Вовча 

долина) на території багатьох сучасних держав, населених тюрками, 



122 

зокрема Туреччини, Азербайджану та Узбекистану, безпосередньо 

пов‟язана з доісламською культурою тюркських народів та тотемним 

характером зоокомпонента kurt (вовк). У цьому виявляється 

антропоцентричний характер даної групи топонімів з одного боку  

та її детермінованість менталітетом топонімічної особистості –  

з іншого.  

Аналіз тюркської топонімічної системи дозволяє виділити деякі 

найчастотніші зоокомпоненти різних тематичних груп. У групі 

«ссавці» ці компоненти можна поділити на дві підгрупи: 1) дикі 

тварини та 2) домашні тварини. 

До зоонімів диких тварин належать, зокрема, kurt (вовк), aslan (лев), 

ayı (ведмідь), çakal (шакал), kunduz (бобер/видра), які найчастіше 

фіксуються у топонімічних джерелах Туреччини. Підгрупа домашніх 

тварин репрезентована передусім такими компонентами: köpek 

(собака), at (кінь), eşek (осел), boğa (бик), koyun (вівця), keçi (коза) тощо.  

Детальний аналіз кожного з цих компонентів дозволяє простежити 

закономірності формування та функціонування топонімів, пов‟язаних  

із тваринами, а також оцінити їхню роль у процесі формування тюрк- 

ського світогляду. 

До прикладу, kurt (вовк) у тюркських народів завжди вважався 

священною твариною [2]. Згідно з генеалогічними легендами, тюрки 

ведуть свій рід від вовка: після знищення ворогами всіх тюрків, 

раненого хлопчика виховала саме вовчиця, яка пізніше стала його 

дружиною, і від них походять роди тюрків. Тому у тюрків вій вовка 

вважався доброю прикметою, сміливого воїна порівнювали з вовком,  

а голова вовка зображувалась на багатьох знаменах. У деяких племенах 

вовк символізував божественне начало [2]. Хоча після прийняття 

ісламу божественна символіка частково втратилась, вовк все одно 

залишився символом мужності, сили та, у деяких випадках (наприклад, 

у державі Хунну) – державності [3]. У дастанах вовк виступає як про- 

відник та захисник народу. 

Aslan (лев) до прийняття ісламу також вважався священною 

твариною та символом престолу, олицетворював силу, могутність  

і захист [3]. У тюрків слово «лев» стало іменем дітей, символізуючи 

силу, достойну правителя. Топоніми з компонентом aslan досі присутні 

у сучасній Туреччині: Aslanlar (Леви), Aslandere (Долина лева), парк 

Karatepe-Aslantaş (Левовий камінь) і т.д.. 

Наступним важливим символом був ayı (ведмідь), який у багатьох 

тюркських народів вважався предком людей та символом духу або бога 

лісу [3]. Топоніми з компонентом ayı найбільш поширені серед гір, 

річок та населених пунктів: гора Ayı-Kaya (Ведмежа скеля) у Криму, 



123 

село Aksu-Ayılı (Чиста ведмежа вода) у Казахстані, Ayı Tepesi 

(Ведмежий пагорб) у Туреччині.  

А ось çakal (шакал) у тюркській культурі має неоднозначний образ: 

він протиставлений вовку – боягузливий, піддатливий, на відміну від 

сміливого та вільного вовка. Проте топоніми з компонентом çakal 

широко поширені, особливо на території Туреччини та Болгарії: 

Çakallar (Шакали) – район у Аланії, Çakal-ova (Шакаляча рівнина), 

Çakallı (Місце шакалів) – селище у провінції Адани. Часто такі назви 

пов‟язані з природною присутністю шакалів у цих місцевостях. 

Kunduz, kundus, kundur (бобер/видра) у тюркській міфологічній 

традиції згадується нечасто, проте його образ зазвичай пов‟язується  

з тими властивостями тварини, які легко спостерігати в реальному 

довкіллі. Завдяки його характерним анатомічним (плаский хвіст, міцні 

різці, водонепроникне хутро) та поведінковим особливостям (уміле 

плавання, спорудження гребель і хаток, валка дерев для створення 

захисної інфраструктури) образ бобра в тюркській міфології набуває 

символіки працьовитості, організованості й здатності трансформувати 

природний простір. У топонімах Туреччини компонент kunduz 

найчастіше зустрічається у гідронімах: річка Kunduzla (Із бобром), 

озеро Karakunduz (Чорний бобер), гора Sarıkunduz (Жовтий бобер) 

тощо.  

Серед топонімів, мотивованих назвами домашніх тварин, у тюрк- 

ській топонімії особливо помітною є група найменувань із компо- 

нентами köpek (собака), at (кінь), eşek (осел), boğa (бик), koyun (вівця), 

keçi (коза), що відображають важливу роль цих тварин у господарсько-

економічному та культурному житті тюркських народів. 

Köpek (собака) з‟являється у топонімах пізнього періоду, коли 

мисливські племена переходять до землеробства; собака замінює вовка 

як символ охорони і помічника людини. Прикладами слугують багато 

сіл у Туреччині, які названі в честь собаки – Köpekli у провінціях 

Гіресун, Шанлиурфа, Кайсері, Адана. 

At (кінь) також завжди мав велике значення для тюрків, оскільки 

асоціювався з допомогою господарю, силою, чистотою та релігійними 

обрядами. Саме тому в турецькому топоніміконі можна побачити 

доволі багато назв із компонентом at: At-dere (Долина коней), At-Başı 

(Голова коня), Atgöl (Озеро коня). 

Менш поширеними компонентами у турецьких топонімах раху- 

ються eşek (осел), boğa (бик), koyun (вівця) та keçi (коза). Ці тварини 

також мали культове значення для тюркського народу, адже 

символізували собою родючість та божественні сили. І хоча, зустрі- 

чаються вони не так часто, у топонімії Туреччини вони представлені 

такими назвами: Eşek-Dere (Долина осла), Eşek-Tepe (Пагорб осла), 



124 

Boğa-başı (Бичача голова), Koyuntepe (Пагорб овець), Keçi Köy  

(Село кіз).  

Серед птахів виділяються географічні назви із компонентами kuş 

(птах) – Kuşlu-köy (Пташине село); kartal (орел) – Kartal tepe (Пагорб 

орла); karga / kuzgun (ворона / грак) – Kargalar, Kargalı, Kargalık; kaz 

(гусь), güvercin (голуб), doğan (сокол), bıldırcın (перепілка) [3]. 

Серед топонімів, пов‟язаних із рибами, виділяються компоненти 

balık (риба) та alabalık (форель). Наприклад, у Туреччині зустрічаються 

такі топоніми: Balıklı (Рибне), Alabalık (Форель) у регіоні Муш, що,  

без сумніву, відображає значущість риби як символу удачі та успіху  

в культурі тюркських народів. 

У групі плазунів представлені компоненти yılan (змія) та kertenkele 

(ящірка), а серед земноводних – kurbağa (жаба) та kaplumbağa 

(черепаха). Їхнє включення до топонімів пояснюється не лише 

релігійно-культовими уявленнями (змія – символ мудрості, ящірка – 

символ життєстійкості), але й поширеністю цих тварин у відповідних 

місцевостях. До прикладу: Yılanlı, Yılanlıkaya, Yılanlıca, Kurbağalı.  

Крім того, у структурі зоонімних топонімів, мотивованих назвами 

комах, особливої уваги заслуговує компонент arı (бджола). Він не 

лише маркує природне середовище існування цієї комахи, а й відбиває 

усталені культурні асоціації: у тюркській традиції бджола є символом 

працьовитості, чистоти, взаємодопомоги та добробуту. Саме ці зна- 

чення зумовлюють використання відповідних номінацій у назвах 

поселень і ландшафтних об‟єктів. Наприклад, топонім Arı-köy (Село 

бджіл) у Туреччині свідчить про прямий зв‟язок топоніма з тради- 

ційними видами діяльності місцевого населення, зокрема бджіль- 

ництвом, що відігравало важливу роль в економічному та культурному 

житті громади. Таким чином, присутність компонента arı у топонімії 

може інтерпретуватися як індикатор локальної господарської спеціа- 

лізації та символічного статусу бджоли в суспільстві. 

Серед основних причин, через які назви представників тваринного 

світу активно використовувалися у топонімії Туреччини, виділяють 

кілька чинників. 

По-перше, це поширеність певних видів тварин на конкретних тери- 

торіях. Такі види, як вовк, рись, шакал, видра, лисиця, верблюд, 

буйвол, були звичними для регіонів, заселених тюрками, що природно 

відобразилося у назвах місцевостей.  

По-друге, топоніми могли формуватися на основі слідів та інших 

ознак життєдіяльності тварин. Наприклад, стежки диких кіз могли 

стати підставою для топоніма Keçi yol (Козяча доріжка), а скинуті 

шкури змій – для Yılan Mağarası (Зміїна печера), причому такі ознаки 



125 

могли впливати на номінацію навіть у випадках, коли сама тварина 

зустрічалася в регіоні рідко.  

По-третє, до створення топонімів призводила поява незвичних або 

рідкісних для регіону тварин. Так, компонент sırtlan (гієна) у назві мису 

поблизу Ізміру (Sırtlan burnu – Мис гієни) відображає вибірковий 

принцип номінації, коли унікальна ознака тварини ставала підставою 

для її включення у географічну назву.  

По-четверте, топоніми могли виникати в результаті безпосередньої 

взаємодії людини з твариною, часто пов‟язаної з конкретною подією. 

Прикладом є гірський перевал у Криму Eşek-Sokmak (Вкусив ослик),  

де назва фіксує факт контакту людини з твариною. 

Таким чином, можна зробити висновок, що зоокомпоненти у топо- 

німії Туреччини відображають складне поєднання природних, 

культурних і релігійних чинників. Назви місцевостей, пов‟язані з дики- 

ми й домашніми тваринами, птахами, рибами, плазунами, земно- 

водними та комахами, фіксують не лише поширеність видів у регіоні,  

а й сліди їхньої життєдіяльності, рідкісність, символічне значення  

та взаємодію людини з твариною, включно з господарською 

діяльністю. Топоніми типу Köpekli, At-dere, Eşek-Sokmak, Balıklı, Yılan 

Mağarası, Arı-köy виконують функції комунікативного, символічного  

та культурно-історичного коду, відтворюючи уявлення про тварину  

як об‟єкт практичної діяльності, міфології, релігійного культу та соці- 

альної взаємодії. 

 

Література: 

1. Лабінська Г. Топоніміка : навчальний посібник. Львів : ЛНУ імені 

Івана Франка, 2016. 274 с. 

2. Deliorman Altan. Bugünkü Manası ile Bozkurt Türk Kültürü. 1967. 

3. Çoruhlu Yasar. Türk Sanatında Hayvan Sembolizmi. Istanbul, 1995. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



126 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-31 

 

Гудзь В. В. 

доктор історичних наук, професор,  

професор кафедри історії та археології 

Мелітопольського державного педагогічного університету  

імені Богдана Хмельницького  

м. Запоріжжя, Україна  

 

Гасанов Г. С. 

магістр історії, аспірант кафедри історії та археології  

Мелітопольського державного педагогічного університету  

імені Богдана Хмельницького  

м. Запоріжжя, Україна  

 

РЕЦЕПЦІЇ ХАКАНА КИРИМЛИ НА ОБГОВОРЕННЯ 

КРИМСЬКОГО ПИТАННЯ ПІД ЧАС УКРАЇНСЬКО-

ТУРЕЦЬКИХ ДИПЛОМАТИЧНИХ КОНТАКТІВ 1918 РОКУ 

 

Кримське питання не сходить з порядку денного століттями,  

а наразі набуло особливої актуальності у зв‟язку з новітньою 

російською окупацію. Історія півострова нової і новітньої епохи – це, 

насамперед, історія кримсько-татарського народу. Цей корінний народ 

України переживає черговий етап російського геноциду і втратив 

рештки культурно-національної автономії. Але історія народу 

засвідчує, що кримські татари, або ж киримли, мали свою державу не 

лише у формі Кримського ханства ХV–XVIII століття, а й у вигляді 

першої в світі республіки мусульман Кримської Демократичної  

(або ж Народної) Республіки. Держава кримських татар була про- 

голошена 9 грудня 1917 р., але зруйнована наприкінці січня 1918 р. 

більшовиками.  

Після цього директор із зовнішніх та військових справ Республіки 

Джафер Сейдамет Киример та інші кримсько-татарські діячі зверну- 

лися до керівництва Османської імперії за допомогою у відновленні 

своєї держави. Турецькі дипломати обговорювали це питання з пред- 

ставниками Української Народної Республіки на перемовинах у Брест-

Литовську в лютому 1918 р. та надалі з дипломатами Української 

Держави гетьмана П. Скоропадського. 

Переговори з кримського питання досліджені багатьма науковцями, 

зокрема одним із провідних фахівців з українсько-турецьких відносин, 

професором відділення міжнародних відносин університету «Бількент» 



127 

(Анкара) Хаканом Киримли, який має кримсько-татарське походження. 

Найбільш ґрунтовно, на базі турецьких архівних матеріалів, дослідив 

історик названу тему у великій статті про дипломатичні відносини 

України й Туреччини у 1918–1921 роках [1], яка служить основним 

джерелом нашої розвідки.  

Погляди Х. Киримли на історію і наслідки перемовин з кримсько-

татарського питання частково досліджував Б. Сергійчук у одному  

з підрозділів четвертого розділу своєї дисертації [4], але спеціальні 

студії інтерпретацій турецьким істориком цих перемовин відсутні.  

Тому метою роботи є з‟ясування особливостей дослідження Хака- 

ном Киримли українсько-турецьких перемовин з кримського питання, 

зокрема у публікації в британському часописі «Середньосхідні студії».  

Як зауважив науковець, після російської Жовтневої революції  

1917 р. в Османській імперії доволі довго не звертали уваги на важливі 

події в Криму. Скликання у грудні кримськотатарського Курултаю, 

прийняття Конституції та проголошення власної держави, як і її по- 

топлення в крові більшовиками у січні 1918 року – все це не при- 

вернуло уваги турецької преси і політикуму [1, р. 204].  

Проте, як випливає із дослідження Х. Киримли, кримсько-татарські 

політики продовжили боротьбу і Великий візир Османської імперії 

(1917–1918) Мехмед Талаат-паша отримав від них десятки листів про 

події на півострові. Відтак, у телеграмі до військового міністра 

Османської імперії Енвер-паші 1 лютого 1918 року, Талаат-паша 

«висловив сподівання, що українська незалежність дасть можливість 

створити мусульманські уряди в Криму та на Кавказі» [1, р. 202]. 

На думку Х. Киримли, саме таку позицію щодо кримського 

питання, вважаючи його центральним у відносинах з Україною, зай- 

мала османська делегація на Брест-Литовській конференції у лютому 

1918 р. Але тоді сторони не дійшли якоїсь визначеної домовленості. 

При цьому турецький представник в Брест-Литовську попереджав, що 

більшовицька Росія відновить імперські амбіції та спробує упередити 

прагнення народів відділитися і проголосити свою незалежність. 

Запобігти цьому, на його думку, могло введення на територію України 

німецьких військ, які мали звільнити її землі від більшовиків [1 р. 202]. 

Тільки наприкінці березня 1918 року, коли У Стамбул (тоді ще 

Константинополь) прибули кримсько-татарські біженці, в османській 

пресі з‟явилися повідомлення про події в Криму та заклики про 

допомогу кримським татарам. Ще більше активізувало державницькі 

позиції кримсько-татарської громадськості прибуття до Стамбула  

20 квітня їх лідера Джафера Сейдамета. Але, як зазначив Х. Киримли, 

секретар посольства Української Народної Республіки М. Вученко 

ухильно відповів на запит турецького кореспондента: нагадав про 



128 

наявність у Криму не тільки мусульман а й інших народів, які також 

заслуговують поваги України [1, р. 205]. 

У відповідь наближена до турецького уряду стамбульська газета 

«Танін» у своїй передовиці розкритикувала цю заяву «деяких нових  

й недосвідчених політиків України», і висловила надію на краще 

розуміння Кримської (татарської) незалежності серед українських 

політичних кіл [3]. 

Як простежив Х. Киримли, новий український уряд гетьмана Павла 

Скоропадського, який опирався на німецько-австрійські війська,  

на початку травня 1918 року висунув претензії на Крим. Це викликало 

протест кримських татар, які направили делегацію в Стамбул. Члени 

Курултаю Я. Кемаль і У. Баданінський 18 червня були прийняті Енвер-

пашою і представили йому ноту протесту, текст якої був опублікований 

стамбульськими газетами. У наступні дні делегати Курултаю пред- 

ставили ноту протесту послам Німеччини та Болгарії, які підтримали 

вимоги кримчан, як справедливі [1, р. 205]. 

Турецька позиція щодо дій гетьманського уряду була висловлена  

у редакційній статті «Крим і Україна» газети «Танін»: хоча молода 

українська держава зобов‟язана своїм існуванням принципові само- 

визначення, вона несправедливо заперечує застосування цього прин- 

ципу щодо інших народів, зокрема кримсько-татарського, з яким 

османи пов‟язані расовими, релігійними та історичними узами [2]. 

Проте гетьман П. Скоропадський, у відповідь на створення 5 червня 

під німецькою егідою Першого Кримського крайового уряду під 

орудою генерала С. Сулькевича, запровадив економічну блокаду 

півострова. Натомість, для залучення допомоги Туреччини у скасуванні 

економічного ембарго і запобігання української анексії Криму, 1 серпня 

1918 року до Стамбула прибув голова кримського Курултаю Хасан 

Сабрі Айвазов.  

Але, як випливає з дослідження Х. Киримли, в умовах світової війни 

турецька допомога вимушено обмежувалася дипломатією. На початку 

вересня 1918 року Талаат-паша, відвідав Берлін, де, на прохання  

Дж. Сейдамета, підняв питання кримсько-татарської держави під час 

зустрічі з міністром закордонних справ Німеччини Паулем фон Хінце 

[1, р. 207]. Але ситуація на фронтах та внутрішня криза не давала 

сторонам можливість реалізувати такі плани. З іншого боку, й уряд 

Української Держави, попри те, що добився капітуляції Кримського 

крайового уряду і згоди Криму на союз, не встиг реалізувати свої 

наміри внаслідок поразки у війні Центральних держав.  

Підсумовуючи своє дослідження теми, турецький історик 

констатував, що з весни 1918 року і до кінця Першої світової війни, 

питання про кримських татар було вельми чутливим для громадськості 



129 

Османської імперії і досягло гостроти під час українсько-кримської 

кризи влітку 1918 року. Проте, попри теплі відносини між лідерами 

правлячого в Туреччині «Союзу та Прогресу» і кримсько-татарським 

Курултаєм, навіть при засудженні в пресі режиму П. Скоропадського  

за посягання на кримську незалежність і блокаду, ця критика не вихо- 

дила за рамки дозволеного і водночас підкреслювалася незмінність 

дружби між Туреччиною і Україною. Османські державні діячі 

підтримували існування незалежної України в контексті дружнього 

регіону Чорного моря, що не виключало незалежність мусульманських 

народів у Криму та на Північному Кавказі [1, р. 207].  

Таким чином, дослідження Хаканом Киримли українсько-турецької 

дискусії про кримське питання, дозволяє встановити наступне: 

1. Турецький історик, попри свої природні симпатії кримсько-

татарському народу, проаналізував ставлення до кримсько-татарської 

державності в більшовицькій Росії, Україні, Туреччині, Німеччині за 

принципами об‟єктивності та історизму і на репрезентативній дже- 

рельній базі. 

2. Дослідник не тільки утримався від суб‟єктивних оцінок, але 

продемонстрував наукову етику у стилі викладу, характеристиці 

історичних осіб, при цьому справедливо відзначивши наполегливі 

зусилля Дж. Сейдамета та інших кримсько-татарських політиків щодо 

реалізації права народу на самовизначення, але й не засуджуючи дії 

України. 

3. Залучення Хаканом Киримли до наукового обігу архівних мате- 

ріалів турецької дипломатії та публікація його статті у британському 

академічному часописі сприяють прирощенню наукових знань з історії 

кримсько-татарського народу та українсько-турецьких відносин у роки 

Першої світової війни, що потребує подальшого дослідження, в тому 

числі історіографічного.  

 

Література: 

1. Kırımlı H. Diplomatic Relations between the Ottoman Empire and the 

Ukrainian Democratic Republic, 1918–21. The British Academy. Middle 

Eastern Studies. V. 34. N. 4. October 1998. Spesial Issue. Turkey before and 

after Atatürk. Internal and External Affairs. Edited by Sylvia Kedourie.  

201–239 s. 

2. Kırım ve Ukrayna. Tanin. 1918. 30 June. 

3. Ukrayna Hareketi. Tanin. 1918. 6 May.  

4. Сергійчук Б.В. Українсько-турецькі відносини в першій чверті 

XX ст. : дис. ... канд. іст. наук : 07.00.02. Київ, 2011. 230 с. 

 

 



130 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-32 

 

Дрига І. М. 

кандидат філологічних наук, старший науковий співробітник, 

доцентка кафедри кримськотатарської та східної філології  

Таврійського національного університету імені В. І. Вернадського  

м. Київ, Україна 

 

ОГУЗО-КИПЧАЦЬКА ДІАЛЕКТНА ГРУПА УРУМСЬКОЇ МОВИ: 

ПОЛЬОВІ СТУДІЇ ТА МІЖТЮРКСЬКИЙ ДИСКУРС  

 

В результаті російської війни проти України всі й без того критично 

загрожені тюркські мови України зазнали непоправного удару. 

Катастрофічним стало становище урумських діалектів, зокрема через 

те, що райони компактного існування її носіїв – м.Маріуполь, села  

та селища Донеччини – опинилися на територіях активних бойових дій, 

а невдовзі – в сірій зоні та під окупацією. Масова загибель носіїв мови, 

еміграція та втрата мовного оточення безповоротні руйнування 

культурного ландшафту та бодай залишкових середовищ мовного 

побутування. За таких умов як ніколи актуальними постають доку- 

менталізація та ревіталізація доступного нам урумського мовленнєвого 

матеріалу, його порівняльний лінгвістичний аналіз та включення  

в ширший міжтюркський дискурс в рамках актуальних процесів 

тюркської мовної інтеграції сьогодення. Результатом таких зусиль став 

наш навчально-методичний комплекс урумської мови «Balalığım 

çohrağı» для учнів молодшого та середнього шкільного віку, створений 

за ініціативою та у співпраці з носіями огузько-кипчацької говірки сіл 

Гранітне, Старогнатівка Донецької області (зокрема, співавтор 

Катерина Тахтамірова та інші). Він був вперше за 100 років створений 

на основі латинської графіки за методикою викладання тюркських мов 

як іноземних з індуктивним поданням навчального матеріалу, 

враховуючи умови глобалізації та багатомовного оточення.  



131 

 
 

Зібрані в результаті польової роботи по збиранню текстового 

матеріалу та співпраці з носіями мови постає наступна проблема: за 

визнаною діалектною класифікацією проф. О.М.Гаркавця основною 

для написання підручника стала друга, огузько-кипчацька група 

тюркських діалектів, з ймовірним переважанням огузьких рис над 

кипчацькими. Утім жодних точніших параметрів, визначень чи 

пропорцій співвідношення, наскільки ця група відрізняється від 

третьої, кипчацько-огузької, з незначним переважанням кипчацьких 

рис над огузькими, – не було визначено. З іншого боку, з боку 

кримськотатарських філологів часто можна почути думку про 

ідентичність надазовських діалектів діалектам кримськотатарської 

мови і заперечення права «урумської мови» на існування. Відтак, 

метою нашого дослідження стало співвіднести отримані в результаті 

написання підручника урумські тексти огузько-кипчацьким діалектом  

з типовими рисами огузьких і кипчацьких тюркських мов, спираючись 

на класичні описи В. Радлова, О. Самойловича, Л. Йохансона,  

Кл. Шьоніга (Schönig), М.Онера тощо та сучасні граматичні студії 

урумських діалектів Приазов‟я та уточнити пропорції на фонетичному, 

морфологічному, лексичному рівнях.  

Ознаки огузьких мов у текстах: 1. Лексика огузького походження. 

Якщо не брати до розгляду загальнотюркську лексику, рівно присутню 

і в огузьких, і в кипчацьких мовах, презентативну кількість складають 

огузькі лексеми (напр., yemek, tatlı, çoh, var, Ģını/Ģıncıh, оluy);  

2. аналітичні форми дієслів, з компонентом etmee (yardım etmeе, laf 

eteyik iĢ etey та ін.); теперішній час дієслова на -ıy/-iy (görüyüm бачу, 

yatıy лежить), бажального способу на –ay/-ey (s'ev'eyim, steyim);  

3. фонетичні особливості: Перехід k > g на початку слова (gör- бачити, 

gözlük окуляри, gökte на небі, gümüĢ срібло тощо), перехід t > d  



132 

на початку слова (dört чотири, dır'ek дерево, denız море тощо);  

4. розмовний порядок слів з позицією предикату на другому місці після 

підмету (результат слов‟янського впливу), що зближує даний діалект  

з гагаузьким синтаксисом, а також обов‟язкове вживання особових 

займенників. 4. Утворення заперечних іменних речень за допомогою 

dögül (замість yoh). Ознаки кипчацьких мов у текстах: 1. фонетичні 

риси як ключова особливість (g → v: avur (< ağır) suvuh (< soğuk); 

ініціальний м- в особових займенниках (m'enım мій тощо); 2. кипчацька 

лексика (обмежена, але стабільна): köb'ete, b'ek дуже, yahĢı добре 

(поруч з: iyı), eb'et так, yuvay миє, çommay тоне, çapay- біжить, horalar 

поля, hart старий тощо.  

В лексичному складі підручника невелику скибу склали регіо- 

налізми urçuh хрустики, psatir ритуальний хліб, tayfa родина, тощо,  

які інтерпретуємо як грецький приазовський лексичний субстрат.  

Орієнтовна кількісна оцінка: підраховані репрезентативні маркери  

у вибірці на рівні фонетики (≈ 40 прикладів), лексики (≈ 120 одиниць), 

граматики (≈ 30 конструкцій) дають підстави вести мову про ≈ 60–65 % 

огузьких та ≈ 35–40 % кипчацьких рис в аналізованих текстах. Відтак, 

можна вести мову про огузо-кипчацький перехідний тип, у якому 

лексико-семантична та синтаксична база є переважно огузькою, тоді як 

фонетика, частина граматичних форм і базові іменники зберігають 

кипчацький характер.  

 

Література: 

1. Загрожені мови. Кримськотатарська та інші тюркські мови  
в Україні: збірник наукових праць / НАН України, Інститут сходо- 

знавства ім. А. Ю. Кримського НАН України. Київ, 2016. 344 с.  

2. ArgunĢah, Mustafa, Sağol Yüksekkaya, Gülden. Karahanlıca 

Harezmce Kıpçakça Dersleri. Ġstanbul : Kesit Yayınları, 2014. S. 307–348.  

3. Eker, Süer, ġavk, Ülkü Çelik ve diğerler. Tehlikedeki Türk Dilleri 
Cilt I: Kuramsal ve Genel YaklaĢımlar "Son sesler duyulmadan". Cilt 1. 

Astana, Aralık 2016. 512 s.  

4. Eker, Süer, ġavk, Ülkü Çelik ve diğerler. Tehlikedeki Türk  
Dilleri II B: Örnek ÇalıĢmalar, Cilt 3. Astana, Aralık 2016.  

5. Language Documentation in Comparative Turkic Linguistics. 

Editors: Éva Á. Csató & Birsel Karakoç. Ankara, 2024. 

6. Johanson, Lars. Turkic. Cambridge Language Surveys. Cambridge 

University Press, 2021.  

7. Öner, Mustafa. Bugünkü Kıpçak Türkçesi. Ankara : TDK Yayınları, 2000.  

 

 

 



133 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-33 

 

Кара А. Г. 

магістр міжнародних відносин, 

студентка 3-го курсу магістратури 

Національної академії Служби Безпеки України 

м. Київ, Україна 

 

КАДРОВА ПОЛІТИКА СЕКТОРУ БЕЗПЕКИ В ТУРЕЧЧИНІ 

 

Туреччина посідає унікальне місце у системі глобальної безпеки, 

поєднуючи європейські інституційні моделі управління з близькосхід- 

ною традицією домінування силових структур у політичному житті. 

Історично турецькі збройні сили виступали не лише оборонним 

інститутом, а й гарантом стабільності державного ладу, що сформувало 

специфічну модель кадрової політики, у якій військова служба тісно 

пов‟язана з ідеологічними та політичними цінностями республіки.  

Ця традиція бере початок ще з часів Мустафи Кемаля Ататюрка, коли 

армія розглядалася як носій модернізаційного курсу та гарантія 

світського характеру держави. Такий підхід зумовив високий рівень 

престижу військової служби та жорстку систему добору кадрів, за- 

сновану на принципах дисципліни, відданості державі й ієрархічності. 

На початку ХХІ століття відбулася глибока переоцінка ролі 

безпекового сектору у політичній системі Туреччини. Курс на євро- 

інтеграцію, розширення громадянського суспільства та необхідність 

демократизації військово-адміністративних відносин зумовили зміщен- 

ня акцентів із військової замкненості до відкритості й прозорості 

кадрових процедур. Саме у цей період почали активно розвиватися нові 

форми управління людськими ресурсами у збройних силах – системи 

оцінювання персоналу, стандарти лідерства, механізми ротації та 

психологічної підготовки офіцерів. Важливо, що кадрова політика 

стала інтегруватися з національними програмами безпеки, тобто її цілі 

почали співвідноситися з політичними й соціальними завданнями 

держави. 

Вирішальним етапом трансформації кадрової політики стала спроба 

державного перевороту 2016 року, після якої уряд Реджепа Таїпа 

Ердогана розпочав масштабну реформу безпекового сектору. Одним  

із пріоритетів стала реструктуризація кадрової системи: ліквідація 

частини військових навчальних закладів, створення нових академій під 

контролем Міністерства оборони, запровадження єдиної системи 

добору та атестації персоналу. Особливу увагу почали приділяти 



134 

перевірці лояльності кадрів, морально-етичним якостям і політичній 

надійності, що частково змінило баланс між професіоналізмом та полі- 

тичною лояльністю. 

Крім того, сучасна кадрова політика Туреччини все більше зорієн- 

тована на використання аналітичних інструментів HR-менеджменту, 

запозичених з цивільного сектору. Це включає електронні бази даних 

персоналу, автоматизовані системи оцінки результативності, а також 

розвиток цифрових платформ для професійного навчання та кар‟єрного 

моніторингу. Таким чином, турецька модель управління кадрами  

у секторі безпеки поступово еволюціонує від традиційної закритої 

ієрархії до технологічно модернізованої системи стратегічного управ- 

ління людським капіталом. 

Отже, історія формування кадрової політики Туреччини відображає 

складний процес еволюції від мілітаризованої структури до гібридної 

моделі, що поєднує елементи військової дисципліни, політичної 

підзвітності й сучасних методів управління персоналом. Така транс- 

формація дозволяє державі забезпечувати внутрішню стабільність, 

підтримувати боєздатність армії та водночас поступово інтегруватися  

у міжнародні стандарти демократичного врядування [1, с. 45]. 

Сектор безпеки Туреччини має багаторівневу організаційну струк- 

туру, у якій збройні сили, жандармерія, поліція та національна розвідка 

функціонують як взаємопов‟язані, але автономні інституції. У сучасний 

період реформування відбувається під впливом глобальних стандартів 

НАТО, а також внутрішніх політичних трансформацій, що моди- 

фікують підходи до кадрової політики. Турецькі збройні сили (Türk 

Silahlı Kuvvetleri, TSK) складаються з Сухопутних військ, Військово-

повітряних сил, Військово-морських сил та підпорядкованого Мініс- 

терству внутрішніх справ командування жандармерії й берегової 

охорони. Після 2016 року ці інституції зазнали суттєвих трансформацій 

у кадровому управлінні, зокрема посилення цивільного контролю через 

Міністерство національної оборони [1, с. 88]. 

Система кадрового управління у секторі безпеки Туреччини базу- 

ється на поєднанні централізованого контролю з розширенням вну- 

трішньої автономії окремих силових інституцій. Характерною ознакою 

сучасної моделі є відхід від традиційного панування Генерального 

штабу над усіма аспектами кадрової політики та поступове передання 

ключових функцій формування кадрового резерву до цивільних 

органів. Це відображає прагнення до демократизації управління 

персоналом та запровадження таких інструментів HR-менеджменту,  

як компетентнісні моделі, системи оцінювання службової ефективності 

та програми психологічної підтримки персоналу [2, с. 54]. 



135 

Особливе місце в інституційній структурі Туреччини посідає 

Жандармерія (Jandarma Genel Komutanlığı), що поєднує функції вій- 

ськового та правоохоронного органу. Жандармерія підпорядковується 

Міністерству внутрішніх справ, але зберігає військову організацію 

підготовки кадрів, що включає спеціальні академії, програми підви- 

щення кваліфікації та застосування військової дисципліни. Це робить 

кадрову політику жандармерії інструментом підтримання регіональної 

стабільності, особливо у районах з підвищеним рівнем загроз. У свою 

чергу, Національна організація розвідки (Millî Ġstihbarat TeĢkilatı, MIT) 

має власну систему добору кадрів, велику увагу приділяючи аналі- 

тичній підготовці та контррозвідувальному тренуванню. 

Сучасна структурна модель сектору безпеки Туреччини демонструє 

тенденцію до підвищення спеціалізації кадрових процесів. Наприклад, 

поділ підготовки офіцерів за видами військ дозволяє формувати 

високопрофесійні групи персоналу з глибокою технічною та опера- 

ційною компетентністю, що у перспективі підсилює адаптивність без- 

пекових інституцій до нових загроз. У цьому контексті важливою  

є інтеграція турецьких програм підготовки з міжнародними оборон- 

ними ініціативами, зокрема навчанням у партнерських центрах НАТО, 

що передбачає адаптацію до європейських стандартів професійної 

доброчесності та управління службовою кар‟єрою [2, с. 101]. 

Суттєвою рисою кадрової системи Туреччини залишається розподіл 

відповідальності між Міністерством оборони та Генеральним штабом. 

Після 2016 року частина функцій стратегічного управління кадрами 

була передана до Міністерства оборони, що слугує інструментом 

посилення цивільного контролю та підзвітності. Водночас збройні сили 

зберігають автономію у питаннях спеціалізованої підготовки, внутріш- 

ньої дисципліни та оцінювання професійної придатності офіцерів,  

що дозволяє зберегти високий рівень професійної стандартизації. 

Система військової освіти Туреччини є однією з найбільш роз- 

галужених у регіоні та має чітку багаторівневу структуру, що охоплює 

військові ліцеї, базові офіцерські академії, спеціалізовані вищі школи 

та післядипломні інституції з підготовки штабного і стратегічного 

рівня. До 2016 року ключову роль у цій системі відігравали Військова 

академія сухопутних військ, Військово-повітряна академія та 

Військово-морська академія, які функціонували автономно від цивіль- 

них університетів і мали власні підходи до формування змісту 

навчальних програм. Проте спроба державного перевороту 2016 року 

стала поворотною точкою, що спричинила радикальну трансформацію 

кадрової та освітньої моделі сектору безпеки. За рішенням уряду всі 

традиційні військові академії було ліквідовано, а на їх основі утворено 

Національний університет оборони Туреччини (Millî Savunma 



136 

Üniversitesi), підпорядкований безпосередньо Міністерству націо- 

нальної оборони. Це дозволило уніфікувати підготовку кадрів, поси- 

лити цивільний контроль та вирівняти стандарти освіти відповідно  

до вимог НАТО та ЄС [2, с. 155]. 

Особливістю турецької моделі є те, що кадрова політика сектору 

безпеки розглядається не лише як елемент внутрішнього державного 

управління, а й як складова зовнішньої політики. Висока якість 

професійної підготовки військових, жандармерії та сил спеціальних 

операцій забезпечує можливість здійснювати проєкцію сили за межами 

держави, брати участь у миротворчих місіях, підтримувати регіональні 

ініціативи з безпеки, а також впливати на партнерів у сфері оборони 

через механізми військово-технічного співробітництва, навчання  

та спільних навчань.  

Серед ключових ефектів сучасної кадрової політики Туреччини – 

підвищення рівня оперативної сумісності з НАТО. Військово- 

службовці, що проходять підготовку за натовськими стандартами, 

отримують компетенції, необхідні для командування багатонаціональ- 

ними структурами, участі в міжнародних операціях та виконання 

завдань, які вимагають високого рівня координації між державами-

союзниками. Такий підхід сприяє формуванню нової генерації керів- 

ного складу, орієнтованої на стратегічну комунікацію, дипломатію 

оборони та інтеграцію в загальноєвропейський безпековий простір  

[2, с. 189]. Важливо, що це підсилює позиції Туреччини всередині 

Альянсу: країна демонструє спроможність виконувати більш складні 

функції, що зміцнює її роль як одного з ключових партнерів у Чор- 

номорському та Близькосхідному регіонах. 

 

Література: 

1. Чернишова Л. В., Заложнікова А. О. Еволюція підходів до 

кадрового менеджменту в секторі безпеки: світовий досвід та Україна. 

Social Development & Security. 2024. Т. 14, № 5. 240 с. 

2. Шевченко І. Ю., Зінченко Д. А., Макарова О. В. Психологічні 

аспекти підготовки фахівців у сфері сектору безпеки і оборони для 

роботи в умовах війни. Наукове видання МВС / Університет 

внутрішніх справ. 2023. 320 с. 

3. Military Human Resource Issues: A Multinational View / eds.  

P. J. Johnston, K. Farley. Kingston : Canadian Defence Academy Press, 

2013. 

4. Defense Reform in Turkey / eds. A. L. Karaosmanoğlu,  

M. Kibaroglu. Kingston : Canadian Defence Academy Press, 2013. URL: 

https://www.academia.edu/768217/Defense_Reform_In_Turkey 



137 

5. Erdağ R. After the Failed Military Coup: The Need for the 

Organizational Reform in the Turkish Military. All Azimuth. 2019. Т. 8,  

№ 1. С. 55–68. DOI: 10.20991/allazimuth.428313. URL: 

https://dergipark.org.tr/en/pub/allazimuth/issue/42442/428313. 

6. Deciphering Turkey‟s Assertive Military and Defense  

Strategy: Objectives, Pillars and Implications. 2025. URL: 

https://www.researchgate.net/publication/345090694_Deciphering_Turkey's

_Assertive_Military_and_Defense_Strategy_Objectives_Pillars_and_Implic

ations 

7. Sazak O., Özkan N. S. Turkey's Contributions to Security Sector 

Reform (SSR) in Conflict-Affected Countries. Istanbul Policy Center, 

Sabancı University, 2016. 22 с. URL: https://www.academia.edu/ 

30265756/TURKEYS_CONTRIBUTIONS_TO_SECURITY_SECTOR_RE

FORM_SSR_IN_CONFLICT_AFFECTED_COUNTRIES 

8. Turkey‟s approach to stabilisation. Geneva : Peaceful Change 

Initiative, 2025. URL: https://www.tesev.org.tr/wp-content/uploads/ 

report_Security_Sector_Policy_Report_1_The_Security_Sector_In_Turkey_

Questions_Problems_And_Solutions.pdf 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-34 

 

Карабардін А. В. 

аспірант кафедри історії міжнародних відносин  

та гуманітарних дисциплін 

Українського державного університету імені Михайла Драгоманова 

м. Київ, Україна 

 

ДІЯЛЬНІСТЬ УКРАЇНСЬКОЇ ГРОМАДИ В ТУРЕЧЧИНІ  

В 1928-1934 РОКАХ ЯК ЗАСІБ ФОРМУВАННЯ ІМІДЖУ НАЦІЇ  

(З ЗАМІТОК ЖУРНАЛУ «ТРИЗУБ») 

 

Українська еміграція в Туреччині 1920–1930-х років була неве- 

ликою, але активною частиною української діаспори в міжвоєнний 

період. Попри розпорошеність та обмежені ресурси, українці  

в Туреччині змогли самоорганізуватися та не лише підтримувати 

існування діаспори, а й активно працювати над популяризацією 

української справи серед місцевих. Матеріали рубрики «З життя 

української еміграції: у Туреччині» паризького тижневика «Тризуб»  

за 1928–1934 роки дозволяють простежити еволюцію громади:  



138 

від перших кроків самоорганізації до культурно-дипломатичної 

діяльності та формуванню іміджу української нації як незалежної 

навіть у вигнанні. 

Перші відомості про діаспору з тижневика «Тризуб» ми знаходимо  

в квітні 1928, де повідомлялось про зародження громади – ініціативу, 

яка мала на меті «об‟єднати всіх українців Туреччини задля захисту їх 

економічних, духовних і національних інтересів». Матеріали з тієї ж 

замітки показують, як у вигнанні українці прагнули до самооргані- 

зації – створювали «бібліотеку, читальню, хор та аматорський гурток». 

Підкреслювалась безпартнійсть громади, яка діяла під гаслом  

«За рідний край» [1, с. 30–31]. 

В наступній замітці повідомлялась інформація про утиски з боку 

влади – уряд вислав за межі Туреччини голову Громади (голову 

Полтавського земляцтва) п. Зоц-Кравченка «без вказання підстав»  

та з натяком від автора, що «громадянство знає, чиїх рук це робота»  

[2, с. 31]. Далі подібні утиски продовжувались, зокрема «турецька 

влада перестала лічитись зі старими українськими паспортами…  

й визнає тільки посвідчення російської організації». Попри це, 

відновлена громада під проводом сотника Миколи Забілло прагнула 

«відновити свою належність до України» та шукала підтримки уряду 

УНР і світових українських інституцій [3, с. 47]. 

Налагоджувались зв‟язки з іншими народами. Повідомлялось,  

що громада встановлювала контакти з представниками азербайджан- 

ської еміграції, зокрема з видатним діячем М. Расулзаде. Через зустріч, 

організовану М. Забілло, українці прагнули «популяризації української 

ідеї та українського питання серед усіх народів Близького Сходу». 

Ініціатива включала підготовку матеріалів про Україну для турець- 

комовного альманаху про сусідні народи [4, с. 31]. 

Особливо показовим також був опис візиту до болгарського Екзарха 

Бориса, який «з великим зацікавленням» сприйняв українську справу  

й порівняв долю української церкви з історією болгарської. Екзарх 

“пообіцяв зробити впливи на користь наших земляків” і навіть відвідав 

українців із візитом [7, с. 28–29]. Далі повідомлялось продовження цієї 

історії. В описі великодніх відвідин Бориса делегація українців на чолі 

з представником УНР Володимиром Мурським подарувала ікони, 

вишиті рушники та писанки, що справили «велике вражіння» і були 

сприйняті як знаки братерства. Митрополит наголосив, що ці дари 

матимуть «велике значіння до єднання братніх народів» [8, с. 52–53]. 

Наступним актом цієї співпраці стало запрошення Мурського  

і Забілло на святкування болгарського національного дня Кирила  

й Мефодія. У замітці наголошується на взаємній пошані та духовній 

близькості між народами: автор із симпатією описує національні строї, 



139 

музику й танці болгар і македонців, відзначаючи їхню любов до власної 

культури [9, с. 46]. Присутні були представники діаспори і на Вели- 

кодній службі в Бориса [14, с. 28]. 

Запрошувались Мурський та Забілло й на заходи інших націй, 

зокрема на відзначення 12-ої річниці проголошення незалежності вище 

згаданої Азербайджанської Республіки, яка була організована 

журналом “Oglu Jurt”. Автор з теплом відзначає “яскраву демонстрацію 

єдности усіх націй, поневолених большевицькою Росією”, – у святі 

взяли участь представники не лише українців і азербайджанців,  

а й Північного Кавказу, Криму, Казані, Башкирії, Туркестану [10, с. 44]. 

Далі можемо дізнатись, що на одному із зібрань азербайджанців 

Володимир Мурський виступав з доповіддю, в якій підкреслив 

«необхідність єдности всіх поневолених Росією народів для осягнення 

успіху в боротьбі за свою незалежність» [18, с. 45]. 

Активне та багатовекторне життя громади підтримувало культурні 

традиції та формувало імідж України. Зокрема, в 1929 після 

перевиборів громада вирішує «в день св. Покрови надіслати козацтву 

всього світу привітання», утверджуючи спадкоємність козацької 

традиції. Символічною була участь делегації в похороні патріарха 

Василія ІІІ: покладення розкішної китиці з українськими стрічками 

справило «велике вражіння на присутніх», делегації вказали місце 

серед представників дипломатичного корпусу, а грецька преса  

«в теплих тонах згадала про покладення квітів українцями». У цій 

замітці також згадується книжка В. Мурського про Україну, яку 

готують до видання турецькою мовою, створення гуртка воєнної науки, 

збір пожертв для бібліотеки ім. Петлюри в Парижі та офіційна зустріч 

із новим Вселенським Патріархом Фотієм [6, с. 30–31]. 

Повертаючись до комунікацій з Патріархом, знаходимо замітку про 

зустріч з Фотієм 01 січня 1931 року на церковній службі. Після неї 

відбувся прямий контакт – Мурський і Забєлло підійшли до Патріарха з 

привітанням, а він свою чергу «затримав їх коло себе, розпитуючи про 

українські справи». Були передані також книжки про Україну різними 

мовами – Фотію та секретарю Патріарха [12, с. 18–19]. На Великодній 

службі згодом українців вразила приємна деталь: в Патріарха було 

піднесено «торбинки з великодніми яєчками» з блакитно-жовтими 

стрічками, взамін були передані українські писанки [14, с. 29]. 

Згадуючи вище про книжку Володимира Мурського про Україну, її 

побачив світ в грудні 1930 року. Вона вийшла в Стамбулі турецькою 

мовою і мала назву «Україна та її боротьба за незалежність». Видання 

містило портрети С. Петлюри та А. Лівицького, карту України й огляд 

історії, культури, політики та еміграції. Автор публікації наголошував 

на геополітичній логіці українсько-турецького зближення, описуючи 



140 

значення книги. Вона стала помітною подією в місцевому інфор- 

маційному просторі: її було надіслано президентові Туреччини  

М.К. Ататюрку, міністрам, редакціям турецьких газет, Вселенському 

патріарху, болгарському митрополиту Борису та іншим. Турецька 

преса, зокрема «Білдириз» та «Акшам», відгукнулася схвальними 

статтями, що означало: «Те, що сподівалися ми давно, сталося. 

Турецькі кола заговорили знову про Україну» [11, с. 28–29]. 

Відбувались й урочисті національні заходи. Наприклад, в одній  

з публікацій знаходимо замітку про святкування пам‟яті Т. Шевченка, 

на якому співали «Заповіт», відбулось прочитання книжки акад. Смаль-

Стоцького «Т. Шевченко – співець самостійної України», а далі все 

перейшло в неформальне святкування з чаюванням та подарунками 

української продукції [13, с. 27]. 

Українська громада надсилала також телеграму про «приєднання до 

жалоби в 3-ю річницю смерті українського вождя С. Петлюри», 

демонструючи єдність еміграції та символічну присутність України  

в різних куточках світу [5, с. 31], висловлювала протест «проти терору 

на Великій Україні» [7, с. 29], надсилала телеграми щодо жалоби 

різних діячів, як голова українського військово-історичного товариства 

Микола Юнаків та польський політик Тадеуш Головко [15, с. 27]  

та привітання «братнім організаціям» від Балкан до Бразилії та уряду 

УНР [16, с. 29]. Крім того, надсилалися листи подяки міжнародним 

діячам: американському сенатору Копелянду за питання визнання 

України [7, с. 28], французькому політику Е. Евену за книгу про 

незалежність України та зустрічну подяку [16, с. 29; 17, с. 15], а також 

делегату Ліги Націй п. Мотті за виступ проти прийняття більшовиків  

до організації і позиції на захист України з його подякою у відповідь 

[19, с. 13]. 

Єдність українців вражала і чужинців. Яскравим прикладом є похо- 

рон д-ра Василя Білецького з Чернігівщини: церемонія під українським 

прапором з могилою, прикрашеною жовто-блакитними квітами, спра- 

вила «величезне вражіння» на присутніх, зокрема на випадкових 

росіян, які відзначили «єдність українців у пошані до померлого 

земляка» [8, с. 53]. 

Отже, діяльність української громади в Туреччині, яка відображена 

в замітках тижневика «Тризуб», свідчить про стійкість невеликої групи 

емігрантів, які попри обмежені ресурси зуміли самоорганізуватися, 

зберегти культурну ідентичність і активно просувати українську 

справу: через внутрішні заходи, видавничу діяльність, міжнаціональну 

співпрацю з різними діаспорами, а також через дипломатичні контакти 

з патріархатом і міжнародними діячами. Ця робота не лише 



141 

підтримувала єдність діаспори, а й створювала образ українців як гідної 

нації, зберігаючи ідею незалежної України навіть у вигнанні. 

 

Література: 

1. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1928. ч. 16 

(122). с. 30-31 

2. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1928. ч. 17 

(123). с. 31 

3. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. ч. 22-23 

(128-129). 1928. с. 47 

4. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1929. ч. 9 

(165). с. 31 

5. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1929. ч. 24 

(180). с. 31 

6. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1929. ч. 47 

(203). с. 30-31 

7. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1930. ч. 8 

(216). с. 28 

8. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1930. ч. 

20-21 (228-229). с. 52-53 

9. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1930. ч. 

24-25 (232-233). с. 46 

10. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1930. ч. 

29-30 (237-238). с. 44 

11. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1931. ч. 1 

(259). с. 28-29 

12. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1931. ч. 12 

(270). с. 18-19 

13. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1931. ч. 14 

(272). с. 27 

14. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1931. ч. 19 

(277). с. 28-29 

15. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1931. ч. 38 

(296). с. 27 

16. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1932. ч. 8 

(316). с. 28-29 

17. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1932. ч. 17 

(325). с. 15 

18. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1932. ч. 22 

(330). с. 45 

19. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1934. ч. 39 

(445). с. 13 



142 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-35 

 

Корчев О. О. 

PhD 

завідувач кафедри музичного мистецтва 

ННІ «Донецька державна музична академія імені С. С. Прокоф’єва» 

Таврійського національного університету імені В. І. Вернадського 

м. Київ, Україна 

 

Глазунова Г. П. 

кандидат мистецтвознавства,  

доцент кафедри музичного мистецтва 

ННІ «Донецька державна музична академія імені С. С. Прокоф’єва» 

Таврійського національного університету імені В. І. Вернадського 

м. Київ, Україна 

 

УКРАЇНСЬКА ТА КРИМСЬКОТАТАРСЬКА МУЗИКА: 

ПАРАЛЕЛІ У КОНТЕКСТІ ВІЗАНТІЙСЬКОЇ ТРАДИЦІЇ 

 

Історія взаємовпливу кримськотатарської музичної традиції та укра- 

їнського культурного простору є складним багатоступеневим проце- 

сом, що ілюструє не лише етномузикологічні аспекти вияву, а й широ- 

кий політичний, соціальний та культурний контекст, який визначив 

умови збереження кримськотатарської ідентичності.  

Не зважаючи на відносно пізній початок наукового дослідження 

фольклорних надбань Криму, історія контакту двох культур має гли- 

боке історичне коріння. Зокрема, Климент Квітка відзначав, що  

«ті азіяти, що з ними Українці мали сполування в протязі віків, були 

Тюрки, саме Турки-Османи і кримські Татари…» [1, с. 160]. Ф. Колесса 

вбачав серед причин тісного культурного взаємовпливу «довговікові 

війни Українців з східними ордами, почавши від Печенігів й Полов- 

ців..., та безпереривні зносини із азийськими народами, що тягнуться в 

укр. історії від найдавніших часів оставили значні сліди в мові, 

народній словесности, звичаях, ноші, орнаменті, і здається найбільше  

в народній музиці Українців” [4, с. 253]. У свою чергу, Т. Младенова 

зазначає, що взаємодію української та кримськотатарської культур 

сучасні дослідники розглядають «у світлі слав‟яно-тюркських 

відносин, пов‟язаних з появою в Північному Причорномор‟ї половців» 

[6, с. 155].  

Природним чином фольклорні традиції українців та кримських 

татар відображають спільні тенденції історико-культурного розвитку, 



143 

що виявляються, зокрема, у багатонаціональному культурному сере- 

довищі їх становлення. Акцентуючи увагу на даному аспекті еволюції 

кримської культурної традиції, сучасний кримськотатарський компо- 

зитор Джеміль Каріков наголошує, що «лише в Криму, на перетині 

сходу і заходу, могла виникнути така самобутня культура» [5]. 

Зазначене твердження корелює з міркуваннями К. Квітки, який звертав 

увагу на значний вплив візантійської культурної традиції на мистецтво 

кримських татар [1, c. 408]. 

Знаменним є те, що саме традиції Константинополя мали вагому 

роль у формуванні мистецтва середньовічної України, зокрема її 

музичного виміру, а Візантійська імперія, яка успадкувала здобутки 

стародавньої Греції та Риму стала посередником у поширенні античної 

спадщини в Криму, Україні й інших регіонах середньовічної Європи.  

У роботі «Історія української музичної культури» автори вказують, 

що «після прийняття Володимиром Святославичем християнства греко-

візантійського зразка основний вектор культури був спрямований  

на засвоєння здобутків Візантії та Болгарії» [7, с. 29]. Це проявилося  

у багатьох напрямках мистецтва Київської Русі ХІ ст., зокрема  

в культовій архітектурі та музиці, які подекуди були тісно пов‟язані 

середовищем свого функціонування. В «Історії української музичної 

культури» відзначається, що «особливо важливою галуззю духовно-

християнської культури був богослужбовий монодичний (унісонний) 

спів. Саме унісонний (одноголосний) спів був єдиним видом співу 

протягом багатьох століть у Візантії та на Заході» [7, с. 31]. 

Відзначаючи вплив візантійської культури К. Квітка зазначав,  

що Кримські-бо татари як безпосередньо, так і переймаючи османські 

мелодії, головно констянтинопільські та з инших міст (ті мелодії 

творили в значній частині, хоч до турецьких слів, греки та вірмени,  

що складали значний елемент людности турецьких міст ще за візан- 

тійських часів, а вірмени здавна культурно геленізувалися <…>), – 

підлягли музичному впливові греків...» [1, с. 163]. При цьому, Т. Мла- 

денова констатує, що «національна музика кримських татар є резуль- 

татом впливу: з одного боку старогрецької метроритмічної системи 

«Крон вустади» (А. Рефатов), яка широко розповсюджена у Європі,  

з іншого – арабо-перських мак‟аматів» [6, с. 104]. У своїй роботі 

музикознавиця представляє ряд наочних зразків, зокрема згадує крим- 

ськотатарського композитора, музиканта, поета А. Рефатова, який 

наводив приклад ладів кримських «Тюркю» (пісень) і «Оюн» (танців), 

серед яких можна виокремити ідентичні до іонійського, еолійського 

давньогрецького ладу. Також, Т. Младенова приводить свідчення  

Ф. Алієва, які підтверджують, що фундамент багатьох інструмен- 

тальних і пісенних жанрів народної музики Криму становлять 



144 

давньогрецькі лади, зокрема дорійський, фригійський і міксолідій- 

ський» [6, с. 104]. 

Таким чином, крізь призму впливу візантійського мистецтва можна 

простежити не лише прояви античних традицій, в якості спільної риси 

обох культур, а й історично сформовану діалогічність їхнього 

взаємопроникнення в просторі перехрестя Східного та Західного світів, 

де культурні обміни набували системного характеру, а поліетнічність  

і багатонаціональна різноманітність виступали не винятком, а органіч- 

ним фактором процесу становлення та самовизначення кожної 

національної традиції. 

 

Література: 

1. Квітка К. Зібрання праць. Прижиттєві публікації (1902–1941). 

URL: https://docs.google.com/viewer?url=https://shron1.chtyvo.org.ua/ 

Kvitka_Klyment/Zibrannia_prats_Pryzhyttievi_publikatsii_19021941.pdf 

(дата звернення 12.12.2025). 

2. Колесса Ф. Дещо про музику Сходу. Його ж. Музикознавчі 

праці. Київ : Наукова думка, 1970. С. 39–400. 

3. Колесса Ф. Мелодії українських народних дум. Київ : Наукова 

думка, 1969. 591 с. 

4. Колесса Ф. Наверствування і характеристичні признаки україн- 

ських народних мелодій. Його ж. Музикознавчі праці. Київ : Наукова 

думка, 1970. С. 248–269. 

5. Коломієць Д. «Раніше за Баха і Генделя» URL: 

https://www.lvivconcert.house/post/history-of-crimean-tatar-classical-music 

(дата звернення 14.12.2025). 

6. Младенова Т. Крим у діалозі культур «Захід-Схід» на прикладі 

музичної творчості : дис. … докт. Філос : 781.7.01. Львів, 2001. 246 с. 

7. Сюта Б., Корній Л. Історія української музичної культури. URL: 

https://spadok.org.ua/books/kornii_lp_siuta_bo_istoriia_ukrayinskoyi_muzic

hnoyi_kulturi.pdf (дата звернення 14.12.2025). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



145 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-36 

 

Левківська В. Г.  

голова ГО «Обрядова культура України», 

автор і керівник  

Міжнародного освітнього культурно-мистецького проєкту  

«Кримськотатаврські студії»  

м. Київ, Україна 

 

МІЖНАРОДНИЙ ОСВІТНІЙ КУЛЬТУРНО-МИСТЕЦЬКИЙ 

ПРОЄКТ «КРИМСЬКОТАТАРСЬКІ СТУДІЇ»  

ЯК СКЛАДОВА ЗБЕРЕЖЕННЯ ТА ПОПУЛЯРИЗАЦІЇ 

КРИМСЬКОТАТАРСЬКОЇ КУЛЬТУРИ 

 

Нематеріальна культурна – спадщина важлива складова збереження 

національної ідентичності. На сьогодні в Україні існує проблема 

низької обізнаності населення про елементи нематеріальної культурної 

спадщини. Причиною є брак інформаційних джерел, комунікаційних 

технологій, просвітницьких заходів та недостатня мотивація для до- 

слідження, таким чином наш проєкт є дієвою платформою для до- 

слідження, збереження та популяризації культурної спадщини крим- 

ських татар, що охоплює кримськотатарські традиції та обряди. 

Особливої актуальності проєкту надає його освітня складова, що під- 

креслює важливість міжпоколіннієвого діалогу у збереженні націо- 

нальної ідентичності кримськотатарського народу. 

Проєкт стартував у листопаді 2022 року підготовчим періодом  

під час якого була сформована команда проєкту та визначено мету  

та завдання проєкту. 

Мета проєкту: показати діалог культур української та кримсько- 

татарської етнічних груп, презентувати культуру кримських татар як 

живе явище з безперервними традиціями, донести широкому загалу 

базові знання про кримскотатарську культуру, залучити широку ауди- 

торію в Україні та за її межами до вивчення кримськотатарської 

культури та костюму. 

Завдання проєкту: 

1. Вивчити та систематизувати знання про кримськотатарські 

орнаменти та техніки золотної вишивки, що використовуються у деко- 

руванні кримськотатарського костюму та речей декоративно-ужит- 

кового призначення: 

● Відвідати майстер-класи золотної кримськотатарської вишивки  

в офлайн та онлайн форматах; 



146 

● Створити репліки елементів кримськотатарського традиціцйного 

костюму з елементами золотної вишивки. 

2. Дослідити складові кримськотатарського костюму та відтворити 

кримськотатарський костюм. 

3. Визначити гендерні особливості кримськотатарського костюму 

(жіночого та чоловічого), вікові та соціальні особливості (дитячий  

та дорослий, буденний та святковий). 

4.Створення міжкультурного діалогу української та кримськота- 

тарської етнічних груп: 

● Дослідження особливостей елементів українського орнаменту 

дерева життя та кримськотатарського орнаменту орьнек; 

● Створити картини із зображенням українського дерева життя  

та кримськотатарського орнаменту орьнек.  

5.Популяризація кримськотатарської культури: 

● Презентація поезії, пісенної та танцювальної української та крим- 

ськотатарської традиції; 

● Презентація української та кримськотатарської гастро традиції; 

● Створити виставку авторської ляльки у традиційних кримсько- 

татарських костюмах за гендерною, віковою та соціальними особли- 

востями. 

В ході реалізації завдань проєкту, зформовано концепцію виставок. 

Для відбору експонатів до експозиції виставок була створена команда 

проєкту до якої увійшли знані фахівці в культурній галузі, кримсько- 

татарські та українські етнографи, майстрині, філологи та всі зацікав- 

ленні у збереженні кримськотатарської культури. 

Дослідницькі заходи проєкту: 

– вивчення наукової літератури (Націона льна бібліоте ка Украї ни 

і мені В. І. Верна дського); 

– ознайомлення з архівними фото та відеоматеріалами, картами, 

листівками, путівниками (фонди Держа вної науко вої архітекту рно-

будіве льної бібліоте ки ім. В.Г.Заболо тного та Національної істори чної 

бібліоте ки Украї ни; 

– дослідження матеріалів з фонду Національного музею декора- 

тивного мистецтва України, Скарбниці в Києво-Печерській Лаврі, 

Кримського дому; 

– вивчення матеріалів наданих консультантами проєкту: Сервер 

Ебубекіров, Ельміра Катакі, Есма Аджиева, Арслан Фазилов, Ульвіє 

Аблаева, Ерфан Кудусов, Рустем Скибін. 

Польові дослідження: 

– виготовлення ляльки з природних матеріалів (майстриня Олена 

Адільбекова); 



147 

– відтворення композицій зі старих фото, музейних джерел, 

репродукцій Н. Жаба «Діти» (майстриня Валентина Телеуця); 

– етнографічна експедиція в Шуменську область Болгарія. 

Співпраця з Бахтішен Кайа с. Царев брод. Під час експедиції відбулася 

зустріч з інформаторами, носіями кримськотатарської традиції, нащад- 

ками переселенців з Криму в середині 19 ст. 

Проєкт є платформою для популяризації кримськотатарської куль- 

тури в Україні та світі. 

Робота над створенням лялькових композицій розпочалася у лис- 

топаді 2022 року. Це були тяжкі часи масованих бомбардувань 

України, постійних відключень світла та тепла. 

Створенню лялькових композицій передувало занурення в крим- 

ськотатарську культуру, шляхом ознайомлення з етнографічними 

матеріалами, музейними експозиціями, старими фото та картинами. 

Було створено 65 лялькових композицій від 40 майстринь-лялькарок 

Творчої групи«Авторська лялька-мотанка» з України та діаспрори 

(Німеччина, Португалія, Бразилія, Болгарія, Франція та Канада). Серед 

учасниць виставки і кримськотатарські майстрині, і майстрині, для 

яких Крим не просто географічна назва! 

Кожна лялькова композиція емоційно та різноманітно передає сцени 

буденного і святкового життя, обряди, традиції та побут кримських 

татар. 

Лялькові композиції розмістилися на семи фонах: «Орнамент 

«Орьнек», «Море і гори Криму», «Весілля на чоловічій половині», 

«Традиційні свята на жіночій половині», «Жителі Бахчисараю», «Біля 

фонтану", "Старий Крим". 

У Києві 2023–2024 рр відбулося три виставки в Національному 

музеї літератури України, Національному музеї медицини України  

та Державній науковій архітектурно-будівельній бібліотеці  

ім. В.Г. Заболотного.У ході роботи виставок відбулося 16 культурно-

мистецьких заходів та проводились дослідження фондів музеїв  

та бібліотеки. 

Підготовлено та надруковано трьомовну(українською, кримсько- 

татарською та англійською) брошуру «Виставка«Відкриття», яка була 

презентована в Українському кризовому медіа-центрі 20 жовтня  

2023 року, м.Київ. 

Експозиція виставки була доповнена 17 картинами юних крим- 

ськотатарських та українських художників, які присвячені родинній, 

календарній обрядовості та гастро традиції кримських татар. 

Досліджено та відтворено традиційний чоловічий кримсько- 

татарський костюм. 



148 

У 2024 році виставка «Відкриття» з успіхом пройшла в Рейгіо- 

нальній бібліотеці «Пейо Яворов» м.Бургас (Болгарія) та Художній 

галереї «Христо Тодоров» м. Жеревна (Болгарія) філії Історичного 

музею м. Котел (Болгарія), що надало можливість зануритись  

в атмосферу Криму кінця ХІХ початку ХХ століття та познайомитися  

з представниками кримськотатарської спільноти в Болгарії. 

Для оновлення та розширення експозиції виставки «Відкриття»  

у 2024–2025 рр. розпочато: 

– створення зразків традиційних ужиткових предметів з кримсько- 

татарською вишивкою золотом спільно з Емірамзаєвою Афізе оджа 

(Київ,Україна), філологом, викладачем кримськотатарської мови та 

літератури, дослідницею кримськотатарського фольклору та вишивки 

та Ельмірою Катакі (Київ, Україна, Калгарі, Канада) – дослідницею 

кримськотатарського костюму та вишивки; 

– створення підрозділу експозиції виставки, що присвячена 

дослідженню традиційної кухні Криму – спільно з кримськотатарським 

ліцеєм “Berlik school”. 

У 2025 році виставкова діяльність проєкту продовжена. На виставці 

«Таїна української ляльки. 10 років разом» у Черкаському обласному 

краєзнавчому музеї експозиція від проєкту «Кримськотатарські студії» 

була долучена до виставки окремим розділом. До дня пам‟яті  

жертв геноциду кримськотатарського народу у 2025 р. пройшло  

два культурно-мистецьких заходи: «Де цвіте гіркий мигдаль» та 

«Відкриття. Кримськотатарська вишивка» в Києві та Культурно 

мистецький захід в Болгарії спільно з кримськотатарською громадою  

с. Царев брод (Шуменська область, Болгарія). 

На сьогоднішній день у скарбниці проєкту десять виставок  

в Україні та Болгарії, більше двадцяти культурно- мистецьких заходів, 

круглі столи в Україні та Болгарії, польові дослідження, лекції, 

презентації, залучення студентської молоді та школярів до проєкту. 

Проєкт продовжує розвиватися і масштабуватися. На підсумковій 

зустрічі партнерів та учасників проєкту підведено підсумки, визначені 

основні пріорітети польвих дослідждень та виставкових заходів  

на 2026 рік.  

 

Література: 

1. Аблаева У. О. Шапки, фесы, шали. Традиционные головные 

уборы и головные украшения крымских татар. Эволюция комплекса  

с XVII до нач. XXI вв. Самарканд, 2022. 246 с. 

2. Алупкали Ульвіє, Люман Майре Кримськотатарський костюм  

та його сценічне втілення. Київ, 2024. 92 с. 



149 

3. Антонов Стоян Христов. Татарите в България. Добрич, 2004. 203 

с.+ 42 с. Приложения. 

4. Бекірова Гульнара, Іванець Андрій, Тищенко Юлія, Громенко 

Сергій, Аблаєв Бекір. Історія Криму та кримськотатарського народу : 

навчальний посібник. Київ, 2020. 200 с. З ілюстраціями. 

5. Міжнародний освітній культурно-мистецький проєкт «Кримсько- 

татарські студії». Київ, 2023. 28 с. 

6. Гайворонський Олекса. Країна Крим. Нариси про пам‟ятки історії 

Кримського ханату. Київ – Бахчисарай, 2017. 335 с. 

7. Желтухіна Ольга. Традиційний одяг кримських татар наприкінці 

XVIII – на початку XX століття (за матеріалами зібраними У. Буда- 

нінським). Етнічна історія народів Європи. № 19. С. 100–103. 

8. Соболєва Олена. Весілля кримських татар: традиційні форми  

та трансформації. Біла Церква, 2015. 360 с. 

9. Спасская Е. Ю. Татарская вышивка Старо-Крымского района. 

Баку, 1926. 48 с. 

10. Чепурина П. Я. Орнаментальное шитье Крыма. Москва, 1938.  

64 с. 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-37 

 

Меміш О. М. 

кандидатка історичних наук,  

доцентка кафедри археології  

та спеціальних галузей історичної науки 

Черкаського національного університету імені Богдана Хмельницького 

м. Черкаси, Україна 

 

Капуловський Я. О. 

співробітник Центру тюркологічних досліджень імені А. Кримського 

Черкаського національного університету імені Богдана Хмельницького 

м. Черкаси, Україна 

 

ТЮРКСЬКА ЄДНІСТЬ У МИНУЛОМУ І СЬОГОДЕННІ:  

ВІД ДАВНІХ НАПИСІВ ДО ІДЕОЛОГІЇ СУЧАСНОГО ТУРАНУ 

 

Туранська ідея в сучасності сприймається здебільшого в політич- 

ному контексті, базуючись на засадах створення єдиної держави,  

де ключовою засадою є саме приналежність до тюркських народів.  



150 

Так як сформовану та обґрунтовану теорію спільної, тюркської 

держави світ побачив в XIX столітті, цю точку прийнято вважати 

відправною в усвідомленні тюрків себе як однієї культурної спільності. 

Насправді ж, ця ідея має набагато глибші витоки, спираючись перш 

початково саме на культурний аспект. Втім, не варто применшувати 

саме політичну складову цієї ідеї, адже ще з давніх часів 

спостерігається чітке усвідомлення різними тюркськими племенами 

себе як єдиний народ, що повинен створити власну державу, на чолі 

якої постане сильний правитель, який буде гарантом миру та спокою. 

Першочерговим підґрунтям для зародження подібних ідей слугує саме 

кочовий простір, де і формувалися тюркські племена та народності.  

На користь ідеї щодо утворення спільної держави тюрків під єдиним 

началом слугують Гьоктюрські написи. 

Починаючи з VIII ст. н.е., спостерігається чітке усвідомлення тюр- 

ками себе як один, єдиний народ. Часто згаданий термін «Тюрюк-

будун» в написах містить сенс не лише спільної етнічності, але й має 

контекст політичної та культурної єдності для різних племен. До того 

ж, в написах згадується ідея спільного походження, порушується 

питання про політичне об'єднання племен, відновлення держави (Іль). 

Власне, спираючись на ці особливості, можна говорити про Гьок- 

тюрські написи як найдавніше обґрунтування та згадку Туранської ідеї. 

Для тюрків справді священним обов'язком було встановлення 

об'єднаної держави (Іль) на всьому степовому просторі, з затверд- 

женням Торі – тюркським законом, за яким повинні були жити всі 

мешканці Великого Степу. На чолі держави повинен був стояти каган, 

для якого важливо було втримати свою владу та розширювати власні 

території шляхом об'єднань та завоювань. Таким чином, в обов'язки 

правителя, тобто кагана, входило забезпечення на підкорених ним 

землях процвітання, спокою та миру. Це була доволі складна місія, 

враховуючи волелюбність та тягу до самостійності розрізнених племен, 

які були окремими, політичними утвореннями. Тож, правитель повинен 

був мати силу та престиж, яким він і зміг би утримувати всіх тюрків під 

єдиним началом. Водночас, маючи престиж, силу та повагу серед своїх 

підданих, каган міг би розраховувати і на подальші завоювання та 

підкорення нових територій, з їх утриманням тривалий час. Власне,  

це переконання в обов'язках та зобов'язаннях хана існує і до сьогодні, 

виступаючи певним ідеалом «єдності всіх тюрків» [1]. 

Зміцненню такого світогляду слугує художня література, зокрема 

важливу роль в формування Туранської ідеї поклала епічна традиція. 

Так, в Огуз Каган в «Епосі», де об'єднуюча та впорядковуюча роль 

уособлює ідею об'єднання тюркських племен в єдину державу [2].  



151 

Варто гадати також і книгу «Деде Коркута», що розповідає про 

об'єднання племен огузів довкола певних цінностей, створеннями ними 

певного політичного об'єднання, яке здатне діяти злагоджено та 

впорядковано [3]. Згадані епоси є одними з найяскравіших прикладів 

прояву Туранської ідеї в літературі тюрків, де можна чітко простежити 

ідею об'єднання розрізнених спільнот, племен та політичних утворень  

в єдину державу, під проводом сильного кагана, який зміг би забез- 

печити мир та процвітання для всієї цивілізації тюрків та для значних 

територій Великого Степу. Крім того, існує безліч інших міфологічних 

оповідей, які є важливими в розумінні контексту об'єднаного Турана.  

Крім художньої літератури важливу роль в культурній спільності 

відігравав також стиль життя. Для всіх тюркських народів типовим був 

кочовий спосіб життя. Проживаючи на відносно подібних, якщо не 

ідентичних просторах, тюркські племена формували особливий світо- 

гляд та дотримувались певних цінностей, що характерні для кочових 

суспільств. Визначальним чинником для уособлення тюркських племен 

себе як частини однієї культурної спільності слугував саме кочовий 

стиль життя. Через, знову-таки, подібні умови існування, у тюрків були 

доволі подібні соціальні структури. Якщо аналізувати політичну 

історію окремих тюркських народів, а також їх більш-менш спільних 

держав, можна дійти висновку, що вони мали певну закономірність дій, 

а також деякі спільні риси та особливості ведення дипломатії. Все це 

підкріплювалося постійними обмінами та взаємозв'язками через 

географічну близькість один з одним та широкими торгівельними, 

культурними та політичними зв'язками. Не завжди мирно, тюрки 

поширювали свій вплив одне на одного, формуючи певну культурну 

спільність, де тюркські племена вважали себе частиною одного 

цивілізаційного простору. Згадані літературні твори є підкресленням 

того, що тюрки вважали себе однією культурою, нехай розрізненою та 

зазвичай сильно роздробленою, але все ж спільною. На цих засадах 

існування Туранської ідеї не видається чимось примарним чи відір- 

ваним від реальності, натомість є усвідомлення справді існуючої 

культурної спільності та можливість існування об'єднаного Турана. 

Говорячи саме про Туранську ідею варто зазначити, що напряму ця 

назва не зустрічається в давніх тюркських текстах, натомість іранська 

епічна традиція пов'язує назву Турану саме з тюркськими племенами 

ще з дуже ранніх часів.  

Так, до прикладу в Шахмане Фірдоусі назва «Туран» – згадується  

як країна кочових народів Середньої Азії – маючи на увазі тюрків. 

Дуже часто можна зустріти протиставлення «Іран-Туран», що симво- 

лізує про зіткнення двох великих, культурних типів [4]. Розуміючи це, 

можна дійти до висновку що Туран ще здавна сприймався як територія, 



152 

де проживали тюркські народи. Власне, сама Середня Азія для тюрків 

була не просто географічним регіоном, де вони проживали, адже 

насамперед, вони надавали їй сакрального значення. Це було місце 

батьківщини, звідки прийшли предки тюрків, спільні для них всіх.  

В культурі це часто проявляється в художніх текстах, як у вже 

згаданому епосі про Ергенекон, який географічно розташований саме  

в Середній Азії [5]. 

Отож, від гунів до гьоктюрків, від сельджуків до османів, різні 

держави, що впродовж тривалого історичного періоду контролювали 

значні території, включаючи чималий відсоток саме тюркських земель, 

сприяли посиленню культурних зв'язків та поширенню спільних 

цінностей. Формуючи міжплемінні зв'язки та посилюючи культурну 

спільність, вдавалось як загалом створити Туранський ідеал, так і про- 

довжувати постійно його життя, надавши змогу йому проіснувати до 

сучасності. У новітній час, відомий кримськотатарський просвітитель 

Ісмаїл Ґаспринський зі своїм принципом: «Єдність у мові, думці та дії» 

надав нової форми ідеї спільності тюркського світу. Користуючись 

новими ідеями, сформованими Ісмаїлом, турецький письменник Зія 

Ґокалп зміг сформувати Туранську ідею як систематизовану ідеологію з 

чітким місцем в ній Турану, до того ж, йому вдалося додати до цієї ідеї 

сучасні концепції, актуалізувавши застарілі форми та переконання [9].  

Таким чином, Туранська ідея в сучасності стала переосмисленням 

спільної історичної та культурної спадщини кочових тюркських 

цивілізацій, а також давньої, об'єднаної державності на основі Турану. 

 

Література: 

1. Orhun Abideleri Bilge Kağan, Kül Tigin, Tonyukuk Yazıtları. URL: 
https://www.yolculuktutkusu.com/orhun-yazitlari  

2. Oğuz Kağan Destanı. URL: https://www.https://avys.omu.edu.tr/ 

storage/app/public/cafer.ozdemir/54031/Oguz_Kagan%20destan%C4%B1.pdf  

3. Dede Korkut Hikayeleri. URL: https://madenlerilkokulu.meb.k12.tr/ 

meb_iys_dosyalar/48/11/706374/dosyalar/2020_12/16130244_Dede_ 

Korkut_Hikayeleri.pdf  

4. Ferdowsi. Şehname. URL: https://www.iranicaonline.org/articles/sah-

nama-translations-i-into-turkish/  

5. Barthold V. Orta Asya Türk Tarihi Üzerine Dersler. URL: 

https://iupress.istanbul.edu.tr/book/orta-asya-turk-tarihi-hakkinda-

dersler/home  

6. Kafesoğlu Ġbrahim Türk Milli Kültürü. URL: 

https://www.otuken.com.tr/u/otuken/docs/t/u/turk-milli-kulturu-

1632300825.pdf?srsltid=AfmBOoqZ-E6Xf-

djDJ1IIWvYE0RtLmoORWxcQOkD9_TY0GznMv3_FTsC  



153 

7. Golden Peter B. An Introduction to the History of the Turkic 

Peoples. URL: https://www.researchgate.net/publication/281319978_ 

An_Introduction_to_the_History_of_the_Turkic_Peoples 

8. Roux Jean-Paul Türklerin Tarihi. URL: https://www.academia.edu/ 

42358393/T%C3%BCrklerin_Tarihi_Jean_Paul_Roux  

9. Gökalp Ziya Türkçülüğün Esasları. URL: https://kdm.anadolu.edu.tr/ 

TurkKlasikleri/Turkculugun_Esaslari.pdf  

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-38 

 

Мусаєва А. Е. 

магістрантка кафедри східної філології 

Таврійського національного університету імені В. І. Вернадського  

м. Київ, Україна 

 

ПЕРЕКЛАД ТУРЕЦЬКОГО КІНО ЯК ІНСТРУМЕНТ 

МІЖКУЛЬТУРНОЇ КОМУНІКАЦІЇ МІЖ ТУРЕЧЧИНОЮ  

ТА СВІТОМ 

 

В умовах сучасної глобалізації та тісних міжкультурних зв'язків 

аудіовізуальний переклад набуває великого значення як спосіб роз- 

повсюдження культурних надбань та національних особливостей у сві- 

товому медіапросторі. Кіно, як різновид аудіовізуального мистецтва,  

є не лише формою художнього самовираження, а й важливим каналом 

для культурного обміну, що сприяє формуванню уявлень про культуру, 

традиції та спосіб мислення інших народів [4; 5]. 

На цьому тлі турецькі фільми та телевізійні серіали за останні 

десятиліття здобули значну популярність за межами Туреччини. Це 

призвело до збільшення важливості перекладу як фактора міжна- 

родного культурного обміну. Субтитри та дубляж роблять турецький 

кінематограф доступним для іноземної аудиторії, але водночас  

це впливає на сприйняття культурно зумовлених елементів [1; 2]. 

Переклад турецьких фільмів не зводиться лише до відтворення 

буквального мовного змісту, а вимагає глибокого розуміння та інтер- 

претації культурних реалій. Це стосується таких елементів, як форми 

звертання, сімейні стосунки, релігійні аспекти та невербальні прояви 

спілкування. У цьому процесі перекладач відіграє роль культурного 

посередника, завданням якого є досягнення оптимального балансу між 



154 

адаптацією матеріалу та збереженням його оригінальної культурної 

культурної автентичності [5]. 

Актуальність даної роботи зумовлена зростанням значущості 

турецького кінематографа як засобу культурного обміну, а також 

браком наукових праць, які розглядають переклад турецьких фільмів 

саме з точки зору міжкультурної комунікації. 

Мета і завдання дослідження. Метою дослідження є аналіз 

перекладу турецького кіно як інструменту міжкультурної комунікації 

між Туреччиною та світовою спільнотою та визначення його впливу на 

формування уявлень про національно-культурні особливості турець- 

кого суспільства в іншомовному середовищі. 

Для досягнення зазначеної мети необхідно виконати наступні 

завдання: 

1) розглянути теоретичні основи аудіовізуального перекладу в кон- 

тексті міжкультурної комунікації; 

2) визначити головні культурно забарвлені елементи турецького 
кінематографа та особливості їхнього відтворення у перекладі; 

3) проаналізувати специфіку субтитрування і дубляжу турецьких 
фільмів, а також їхній вплив на сприйняття культури іноземною ауди- 

торією; 

4) висвітлити роль перекладу турецького кіно у формуванні між- 

народного іміджу Туреччини. 

Переклад аудіовізуальних текстів як засіб міжкультурної 

комунікації 

Аудіовізуальний контент посідає центральне місце у сучасному 

медійному просторі, сполучаючи вербальні й невербальні складники, 

що формують єдине культурне послання [3]. Кіномистецтво, як вид 

аудіовізуального перекладу, слугує засобом передачі суспільних норм, 

цінностей та зразків поведінки, що робить його важливим засобом 

міжкультурної взаємодії [4]. 

Аудіовізуальний переклад охоплює різні способи передавання 

змісту іншомовного кінопродукту, зокрема субтитрування та дубляж. 

Кожен із цих методів має свої технічні та культурні вимоги й обме- 

ження [1; 2]. На відміну від письмового перекладу, аудіовізуальний 

переклад вимагає точної часової синхронізації з відеорядом. Це ство- 

рює потребу у скороченні тексту та адаптації культурних елементів [1]. 

У спілкуванні між різними культурами переклад відео- та аудіо- 

матеріалів виступає як міст, допомагаючи зрозуміти культурні особ- 

ливості та значення, закладені в оригіналі [5]. Однак, надмірне при- 

стосування може призвести до втрати національної своєрідності, тоді 

як дослівний переклад може завадити іноземній аудиторії зрозуміти 

суть [6]. 



155 

Особливості перекладу турецького кіно 

Турецьке кіно відрізняється значною кількістю культурних елемен- 

тів, що відображають традиційні сімейні цінності, соціальну структуру 

та релігійні переконання [8]. Для точної передачі цих елементів  

у перекладі необхідні не лише лінгвістичні знання, а й глибоке розу- 

міння культури [5]. 

Показовим прикладом складності перекладу культурно забарвлених 

термінів є назва серіалу Yalı Çapkını. В англомовному варіанті її 

передано як The Golden Boy, а в українському – Золотий хлопчик. 

Водночас лексема çapkın у турецькій мові має багатозначну семантику 

та асоціативно пов‟язується з метафоричним образом птаха yalı çapkını, 

що надає назві символічного значення. У процесі перекладу 

відбувається семантичне звуження, що призводить до втрати частини 

культурного та образного багатства оригіналу [5; 6]. 

Субтитрування і дубляж у перекладі турецького кіно 

Субтитрування та дубляж є основними видами аудіовізуального 

перекладу, які застосовуються для адаптації турецьких фільмів для 

світової аудиторії [1; 2]. Субтитри дозволяють зберегти оригінальну 

мовну автентичність, проте обмежують повну передачу стилістичних  

і прагматичних тонкощів [1]. 

Дубляж, у свою чергу, забезпечує більшу доступність кінострічок 

для широкої публіки, але іноді може спричинити певну втрату 

національних особливостей через заміну оригінальної звукової доріжки 

[2]. Вибір конкретного методу перекладу визначається перекладацькою 

стратегією та культурними вподобаннями цільової аудиторії [6]. 

Висновки. Переклад турецьких фільмів відіграє значну роль у між- 

культурній комунікації, допомагаючи розповсюджувати турецьку куль- 

туру у глобальному медійному просторі. Цей вид перекладу виступає 

як культурний посередник, забезпечуючи тлумачення національних 

особливостей для іншомовної аудиторії. 

Аналіз адаптації турецького кіно, зокрема на прикладі назви серіалу 

Yalı Çapkını, показав, що під час перекладу можуть виникати смислові 

втрати, які впливають на розуміння культурного наповнення. Таким 

чином, якісний переклад турецького кінематографа сприяє форму- 

ванню об'єктивного міжнародного іміджу Туреччини та розвитку 

міжкультурного діалогу [7]. 

 

Література: 

1. Díaz Cintas J., Remael A. Audiovisual Translation: Subtitling. 

London ; New York : Routledge, 2014. 278 p. 

2. Chaume F. Audiovisual Translation: Dubbing. Manchester : St. 

Jerome Publishing, 2012. 340 p. 



156 

3. Gambier Y. Multimedia Translation: Concepts and Issues. 

Amsterdam : John Benjamins Publishing Company, 2003. P. 171–189. 

4. Hall E. T. Beyond Culture. New York : Anchor Books, 1976. 298 

p. 

5. Katan D. Translating Cultures: An Introduction for Translators, 

Interpreters and Mediators. London : Routledge, 2014. 364 p. 

6. O‟Sullivan C. Translating Popular Film. Basingstoke : Palgrave 

Macmillan, 2011. 210 p. 

7. YeĢil B. Transnationalization of Turkish Television Series. 

Television & New Media. 2015. Vol. 16(1). P. 43–60. 

8. Özarslan Z. Cinema in Turkey: A New Critical History. London : 

I.B. Tauris, 2019. 256 p. 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-39 

 

Нащочин О. М. 

кандидат історичних наук, 

лектор української мови і культури кафедри культур Азії та Африки 

Школи східних мов Варшавського університету 

м. Варшава, Польща 

 

МІСТИЦИЗМ В ТУРЕЧЧИНІ 

 

Ġnsanların hayırlısı, insanlara faydası dokunandır. 

Sözün hayırlısı da az ve öz olanıdır. 

Mevlânâ 

 

Містицизм інакше можемо назвати суфізмом (tasavvuf), який має 

трансцидентний вимір [15, c. 62]. В містицизмі існують два ключові 

моменти: вивчення сур Корану через алегоричні символи та аскетизм 

(zühd). Суфійський містик в ідеалі повинен зректися матеріальних благ, 

які стали б на перешкоді до духовного поєднання з абсолютом. 

Завдання доповіді полягає на представленні ключових понятть суфізму, 

розкритті причин появи рухів та характеристиці основних лож  

в Анатолії. Джерелами для аналізу послужили праці таких турецьких 

вчених, як З. Авшара, М. Полата, Х. Таша, К. Кіроглу, С. Йоктена,  

Х. Їлмаза, С. Хідаєтоглу. Також праці західних науковців таких,  

як Я. Данецького, К. Пахняк, Ю. Білявського, Г. Кобріна, С. Насра,  

Е. Махут-Мендецької.  



157 

 Суфізм формується з початком виникнення ісламу, базується  

на Корані і Сунні. В Анатолії містицизм поширюється при Сельджуках. 

Вже тоді в людей виникла потреба пошуку індивідуального контакту  

з Богом, де велике значення мала інтуїція. З моменту виникнення, 

сунніти, представники ортодоксійного ісламу, вважали суфізм єрессю. 

Містики користувалися найбільшою популярністю серед бідних і се- 

редніх верств. Наприклад, ідеї Мевляни в Анатолії за часів правління 

Сельджуків у XIII ст., в час смути та монгольських набігів, давали 

надію на краще життя [6, c. 63]. Дж. Румі пропонував ідею любові  

до Бога [22, c. 112], що також знаходимо в Корані (3:31): «Скажи їм: 

якщо ви любите Бога, йдіть за мною! Бог вас буде любити і пробачить 

вам гріхи» [13]. На думку польського сходознавця Ю. Білявського 

містицизм був альтернативою, щоб захистити знедолених від суспіль- 

ної несправедливості [3, c. 212]. Суфії доносили свої ідеї простою 

зрозумілою мовою. 

Велике значення для розвитку теологічно-філософської доктрини 

суфіїв мали праці Аль-Газалі, Ібн-Арабі (пом.1240) [2, c. 164]. 

Французький сходознавець Г. Корбін підкреслює роль праць Наджма 

ад-Дін Кубри з Центральної Азії. Філософ першим описав явище 

«кольорових міражів» в стані фана (fana), що означає розчинення 

містика в Бозі [4, c. 256]. В містицизмі велику роль відіграє інтуїція. 

Етимологія слова «суфізм» походить від «суф» (suf), що з араб. означає 

«вовна», а також від араб. «бідний» (fakir), пер. (derviš). Саме такий 

одяг носили суфії. Мандрівник і дипломат Е. Челебі описує їх, як 

побожних людей, які вели аскетичний спосіб життя та пізнавали 

таємниці Аллаха [12, c. 75]. Власне суфізм забезпечував людині безпо- 

середній контакт з Богом, який в ортодоксійному ісламі віддалений 

через власну трансцидентність.  

В основі філософського вчення містиків лежить твердження про два 

світи. Суфії відвертаються від зовнішнього матеріального світу (zahir) 

на користь внутрішнього духовного (batin). Суфізм опирається на двох 

принципах: аскетизмі (zühd) та медитації (fikr). В ісламі з одного боку 

знаходимо негативне ставлення до аскетизму і целібату. В Корані 

сказано (24:32): «Видавайте заміж неодружених серед вас...» [13]. 

Містики можуть мати сім‟ї. З іншого боку аргументами до обгрунту- 

вання містицизму послужили: а) приклад нічної подорожі Пророка  

з Мекки до Єрусалиму та сходження до неба (İsra ve Miraç). Іранський 

дослідник С. Наср вважає, що Мухаммед відчув це не тільки розумово, 

а і фізично, через тіло, що є взірцем на духовному шляху до Бога  

у суфіїв та не суперечить двом частинам шахади [17, c. 130];  

б) підгрунтям до розвитку суфійської думки є Хадіси, де вказується про 

те, що людина в земному житті є немов чужинець і мандрівник, який 



158 

повинен зректися земного світу, щоб отримати божу любов та 

відмовитись від майна, щоб отримати повагу від людей [16, c. 75]. 

Мандрівні суфії сприяли релігійній толерантності, хоч часто проти них 

відбувались репресії збоку влади. 

Польський сходознавець Я. Данецький вказує, що на розвиток 

духовних практик рухів вплинули буддиські практики, зокрема від- 

булось запозичення ідеї фана (нірвани в буддизмі) [13, c. 383]. Про- 

фесор К. Пахняк наголошує на тому, що суфізм черпав також з неопла- 

тонської філософської школи, зокрема в теоріях гностицизму, еманації 

[20, c. 77]. В сфері медитації розвинулась ідея любові до Бога, бажання 

пізнати його натуру. Польська дослідниц М. Складанкова зосереджує 

увагу на впливах з маніхеїзму, де людська душа вважається божествен- 

ною частиною, яка в певному моментіповинна визволитися на шляху 

поєднання з абсолютом [23, c. 131]. 

Суфійські практики вимагали об‟єднання в брацтва, ордени (tarika), 

де важливу роль мали стосунки «учень-вчитель» (мюрид-шейх). Кожна 

школа пропонувала власну модель «дороги до Бога». Учень повинен 

був пройти складний шлях zikr до кінцевої мети, а саме поєднання  

з абсолютом в моменті екстазу (fana). Вважається, що таке дано  

не всім. Допомагають в цьому процесі особливі практики: танець, рухи 

тіла, пиття кави, музика, повторення імен Аллаха про що сказано  

в Корані (62:10): «...і часто згадуйте Бога!» [13]. Такі кількагодинні 

техніки сприяють процесу впадання в транс. Шлях містика – це дорога, 

яка дає почуття безпеки, довіри, яке можна отримати саме в брацтві. 

Велике значення в суфізмі мають мавзолеї (türbe), куди відбувається 

паломництво в річниці смерті засновників орденів.  

 На теренах Анатолії починаючи із середньовіччя сформувались 

наступні суфійські ордени, які в лоні суннітського ісламу існують досі: 

Мевлеві, Бекташі, Накшбанді, Халветі, Нурджулар. Халветі – орден, 

який виник в Хорезмі та з політичних причин «емігрував» до Осман- 

ської імперії. Ці суфії стали союзниками Високої Порти у боротьбі  

із політичними впливами Сефевідів. Халветі вели агатаційну роботу 

серед туркменів-кизилбашів в Анатолії [11, c. 123]. Рух поділивсь  

на чотири гілки, очолювався шейхом [7]. Поширена практика усаміт- 

нення (хальвет), аскеза триває 40 днів (çile) [8]. Велику роль в турець- 

кому суспільстві має громада Мензіль, яка є відгалудженням від 

Накшбанді та підтримує зв‟язок з правими партіями. Заснована 

сирійцем А. Еролом в 1902 році. Основний осередок знаходиться  

в Адіямані [9]. 

Орден Нурджулар виник на поч. ХХ ст. Його засновником був Саїд 

Нурсі, який, отримавши божественне надхнення, написав книгу «Коран 

Світла». По собі не залишив спадкоємця, що стало причиною 



159 

численних розколів [18]. Основний акцент робиться на ісламі, як 

основному орієнтиру в житті країни. Багато державних службовців 

вважаються членами ордену [19, c. 506]. Засновником ордену «круж- 

ляючих дервішів» вважають теолога Мухаммеда Джалаледдіна, який 

народився в Хорезмі та походив із знатного роду. Його батько 

Мухаммед Бахаддін Велед носив титул «султана вчених». У 1228 р.  

на запрошення сельджуцького султана прибув із сім‟єю до Конії. Саме 

батько став першим вчителем сина. Коли Джалаледдіну виповнилося 

24 роки, тато помер, залишивши сину у спадок свою посаду. Ім‟я 

«Мевляна» (Mevlânâ, «наш учитель») Мухаммед отримав, коли почав 

навчати в Коньї, де знаходиться гробниця поета (türbe), а «Румі» (Rûmî) 

виникло від Анатолії [10]. На становлення Мевляни як містика 

вплинули його діалоги із Шемсі з Тебрізу [1]. Румі вважав, що мета 

людини полягає у досягненні досконалості [24]. Сенс життя – це любов 

до Бога, яка посеред всіх релігій має універсальний характер [21]. 

Велику повагу до цього ордену висловлював М. Кемаль [14]. 

Отже, суфізм в Туреччині має глибоке історичне коріння. Це інтуі- 

ційне пізнання Бога, що є виявом і потребою людської натури. Суфії 

були наближені до народу. На території Анатолії історично склалися 

наступні суфійські ордени: Мевлеві, Бекташі, Накшбанді, Халветі, 

Нурджулар. Кожена з громад має безпосередній вплив на певні сфери 

суспільного життя. 

 

Література: 

1. AvĢar Z. MEVLÂNÂ CELÂLEDDÎN-Ġ RÛMÎ, Muhammed 

Celâleddîn, Hudâvendigâr. Türk Edebiyatı Ġsimler Sözlüğü. URL: 

https://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/mevlana-celaleddini-rumi-muhammed 

2. Bielawski J. Islam. Krajowa Agencja Wydawnicza. Warszawa. 1980. 

3. Bielawski J. Islam, religia państwa i prawa, Omega, Warszawa, 1973. 

4. Corbin H. Historia filozofii muzułmańskiej, przekł. K. Pachniak, 

Dialog. Warszawa. 2009. 

5. Danecki J. Podstawowe wiadomości o islamie. DIALOG, Warszawa, 

2011. 

6. Emiroğlu Ö., Warowicka E. Mevlânâ – Nasz Pan CROSS, Warszawa. 

2007. 

7. Halvetîye nedir? Halvetîye tarikatı ne zaman kurulmuĢtur? Halvetîye 

tarikatının kurucusu kimdir? Aydın Haber – 29.11.2022. URL: 

https://www.aydinpost.com/halvetiye-nedir-halvetiye-tarikati-ne-zaman-

kurulmustur-halvetiye-tarikatinin-kurucusu-kimdir 

8. HALVETĠ TARĠKATININ TARĠHĠ GELĠġĠMĠ. 20.12.2012. URL: 

https://www.halveti.tc/halveti_tarikatinin_tarihi_gelisimi.php 



160 

9. Hamsici M. Menzil Cemaati hakkında neler biliniyor? 13/07/2023. 

URL: https://www.bbc.com/turkce/articles/cqvyl2zpx6xo 

10. Hidayetoğlu S. Hazret-i Mevlânâ‟nın Hayatı. URL: 

https://www.konya.bel.tr/s/mevlana-hayati 

11. Yılmaz H. HALVETĠLĠK VE ANADOLU ALEVĠLĠĞĠ ĠLĠġKĠSĠ 

ÇERÇEVESĠNDE PĠR AHMET EFENDĠ AHFADINA GENEL BĠR 

BAKIġ Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi. Nevşehir. 2013. 123 s.  

S. 121–130. 

12. Księga podruży Ewliji Czelebiego. Tłum. Z. Płaskowicka-

Rumkiewicz. Warszawa. Książka i Wiedza, 1969. 

13. Kuran-ı Kerim. Türkçe meâli, przekład Elmalılı Muhammed Hamdı 

Yazir, Gece Kitaplığı, Ankara, 2016. 

14. Küçük H. MUSTAFA KEMAL ATATÜRK VE MEVLEVĠLĠK. 

Semazen. URL: https://www.semazen.net/mustafa-kemal-ataturk-ve-

mevlevilik-hulya-kucuk/ 

15. Machut-Mendecka Е. Archetypy islamu. Eteneia. Warszawa. 2003.  

16. Mrozek-Dumanowska A. Islam a Zachód. IKE, Warszawa, 1991. 

17. Nasr S. Idee i wartości islamu. Przeł. J. Danecki, Instytut 

Wydawniczy Pax, Warszawa. 1988. 

18. NUR CEMAATĠ LĠDERĠ KĠMDĠR VE NURCULARIN ġEYHĠ 

VAR MIDIR? URL: https://www.iikv.org/i/4346-nur-cemaati-lideri-kimdir-

ve-nurcularin-seyhi-var-midir 

19. Öken S. Dini SekülerleĢme: Nur Cemaati Örneği. The Journal  

of Academic Social Science. 2018, 68. 506 s. P. 499–519. URL: 

https://www.researchgate.net/publication/326681032_DINI_CEMAATLER

DE_SEKULERLESME_DUNYEVILESME_NUR_CEMAATI_ORNEGI 

20. Pachniak K. Nauka i kultura muzułmańska i jej wpływ na 

średniowieczną Europę. TRIO, Warszawa, 2010. 

21. Polat M. MEVLANA‟NIN DĠNSEL ĠNANÇLARA VE KÜLTÜREL 

MOTĠFLERE BAKIġI. URL: https://www.artuklu.edu.tr/dosyalar/ 

DergiMakale/00000/00000180_3tgd6qlrww5lu. pdf 

22. Roux J.-P. Historia Turków. Narody i cywilizacje, przeł.  

K. Dąbrowska, Marabut, Gdańsk 2003. 

23. Składankowa M. Zrozumieć Iran. Warszawa. DIALOG, 1996. 

24. TaĢ H., Kiroğlu K. Mevlâna‟nın Dinler-Üstü Bir Hümanist Olduğu 

Savı Üzerine Bir Değerlendirme. URL: https://turkishstudies.net/ 

turkishstudies?mod=makale_tr_ozet&makale_id=20434 

 

 

 

 

 



161 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-40 

 

Покровська І. Л. 

доктор філологічних наук, професор, 

професор кафедри тюркології  

Київського національного університету імені Тараса Шевченка; 

професор кафедри кримськотатарської та східної філології  

Таврійського національного університету імені В. І. Вернадського 

м. Київ, Україна 

 

ЛІНГВОПРАГМАТИЧНИЙ ПОТЕНЦІАЛ КЛІШЕ  

ТА СТАЛИХ ВИРАЗІВ У ТУРЕЦЬКОМОВНИХ ЗМІ 

 

Кліше  стандартні відтворювані засоби мовлення, які регулярно 

повторюються в певних контекстах і служать ознаками певного стилю 

або мовленнєвого акту (привітання, вдячності, вибачення, резолюції  

на документах тощо). На відміну від штампів, які характеризуються 

«стертістю», кліше виконують функцію економії мовленнєвих зусиль, 

забезпечують відтворення певних жанрів ділового спілкування. Вони 

можуть перетворюватися на штампи при використанні їх у нетипових 

контекстах (у художньому мовленні, публіцистиці, тощо) або мовних 

актах (наприклад, кліше в акті освідчення в коханні) [1, c. 209]. 

Прагматика використання кліше та сталих виразів в мові може бути 

різнорідною. Лише частково вона залежить від комуніканта, частіше ж 

за все використання кліше підкорено тим же правилам, яким підкорено 

вживання власне слів. 

Мова преси та інших засобів комунікації багато в чому визначає 

напрям розвитку сучасних літературних мов, служить засобом 

виховання мовної культури. Публічний дискурс, який заснований на 

емоційно-оцінкових відносинах між членами суспільства в цілому або 

ж окремих соціальних груп, змістовно відрізняється від обох так званих 

раціоналістичних сфер діяльності (наукової й офіційно-ділової) 

передусім установкою на різнорідність і новизну висловлення. Звичка 

присипляє емоції, а значить послаблює емоційність суспільних зв'язків. 

Значне місце в процесі підтримання запалу в сфері публічного 

дискурсу займають саме засоби повторної номінації і серед них  

публіцистичні кліше.  

Специфіка публіцистичного дискурсу полягає в його прагматичній 

двоякості: з одного боку засоби, що в ньому використовуються (слова, 

фразеологізми, фрази, кліше), аби бути переконливими для реципієнта, 

повинні бути образними і оригінальними, а з іншого  у якості засобу 



162 

персуазії з боку переконувача  повинні бути впізнаваними й при- 

страсними (тобто носити відбиток певної позиції). Публіцистичне 

кліше часто відразу сигналізує про політичну чи ідеологічну позицію 

суб'єкта, що його використовує. 

Турецька журналістика використовує такі мовні можливості, які 

допомагають конкретизувати чи навіть підкреслити ту головну думку, 

ідею, яку автор хоче донести до читача. Своєрідними кліше можна 

вважати вставні конструкції, що називають джерело повідомлення,  

де використовується ізафет, про який йшла мова вище: …-nin 

bildirdiğine göre – як повідомляє…, bilindiği gibi – як відомо, …-nin 

sözlerine göre – за словами…, söylediği gibi – як зазначає, gördüğümüz 

kadarıyla – на наш погляд тощо [2, с. 12].  

Досить частиними є використання фразеологізмів у текстах ЗМІ. 

Наприклад, çiğ gibi: кліше, що використовується для передачі 

швидкості зростання чогось в будь-якій сфері: Borç çiğ gibi büyüyor.  

Борг зростає, як на дріжджах тощо.  

При аналізі механізмів функціонування клішованих та сталих 

виразів в газетно-публіцистичному тексті турецької мови необхідно 

враховувати як базові лінгвістичні, так і екстралінгвістичні параметри 

тексту певного типу і його жанроутворюючі ознаки. Як відомо, модель 

створення газетного тексту передбачає співвіднесення стандартизо- 

ваних і експресивних сегментів мовного ланцюга, орієнтацію на 

експресію і стандарт, що складають єдиний конструктивний принцип. 

Ця модель передбачає системну взаємодію виразних, емоційних  

і стандартних мовних засобів. Завдання автора публіцистичного  

тексту  не тільки інформувати читача (адресата), але і обов'язково 

дати оцінку повідомленню, де допомагають стилістично марковані 

засоби. У цьому процесі кліше і сталі вирази виступають як амбіва- 

лентні одиниці, оскільки вони в різних обставинах можуть бути  

і стандартним мовним засобом для передачі його інформаційно-

фактологічних елементів, і одночасно засобом їх експресивної оцінки. 

У той же час комунікативні параметри газетно-публіцистичного 

тексту і комунікативні умови його створення коригують певні власти- 

вості кліше та сталих виразів: по-перше, саме в публіцистичному 

дискурсі може відбуватися своєрідне перетворення кліше на штамп 

через занадто часте їх вживання, втрату образності, по-друге, відбу- 

ваються руйнування і трансформації кліше та штампів з метою 

ефективної реалізації функції впливу (для посилення експресивності  

та оцінності публіцистичного тексту).  

 

 

 



163 

Література: 

1. Селіванова О. Сучасна лінгвістика: термінологічна енциклопедія / 
О. Селіванова. Полтава : Довкілля-К, 2006. 716 с. 

2. Пілик В.В. Лексико-граматична структура турецького газетного 

тексту / В. В. Пілик. Автореф. дис. на здоб. н. ст. канд. філол. н. 17 с. 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-41 

 

Poltorak V. M.  

PhD, Researcher  

Oriental Institute of the Czech Academy of Sciences 

Prague, Czech Republic 

 

OTTOMAN COSSACKS AND MULTIETHNIC MIGRATION  

TO ISTANBUL’S SUBURBS AFTER THE CRIMEAN WAR:  

THE FOUNDING OF ADAMPOL, THE COSSACK COMMUNITY  

IN GALATA, AND THE CRIMEAN TATAR SETTLEMENT  

OF SAZLIBOSNA 

 

The period following the Crimean War (1853–1856) marked a profound 

transformation in the demographic and social geography of the Ottoman 

Empire. Istanbul – already a major center of imperial administration  

and military infrastructure – became one of the most dynamic zones  

of resettlement. Three communities in particular illustrate the complexity of 

the post-war migration process: the village of Adampol (Polonezköy) 

concentrated mostly polish origin migrants, the Cossack community 

concentrated in Galata, and the Crimean Tatar settlement in the çiftlik  

of Sazlıbosna. Although these communities differed in origin, status,  

and cultural background, they shared a common feature: each benefitted 

from the direct or indirect patronage, lobbying, and mediation of Ottoman 

Cossack officers, who acted as intermediaries between migrant groups and 

the imperial administrative apparatus. 

The present talk, based on Ottoman archival documentation, census 

records, diplomatic correspondence, and European consular reports, 

evaluates the parallel development of these three communities and situates 

them within wider patterns of imperial demographic engineering  

in the Tanzimat and post-Tanzimat periods. It argues that Ottoman Cossack 

officers – many of them themselves refugees from the Russian Empire  

lands – played a pivotal role in enabling newly arrived populations  



164 

to acquire resident status, land, and economic opportunities in both  

the European and Asian parts of the imperial capital. 

1. The Founding and Early Development of Adampol (Polonezköy / 

Adam-köy) 

Adampol was founded in the 1840s by Polish political exiles associated 

with Prince Adam Czartoryski and the Hôtel Lambert network. Its location 

on the Asian side of Istanbul placed the community within a rural zone of 

the Bosphorus hinterland, but after the Crimean War it acquired a new 

strategic significance. A considerable number of Polish military refugees, 

including former officers of the Ottoman Cossacks, settled in or around 

Adampol after being demobilized. 

Ottoman Cossack officers supported Adampol‟s development in several 

ways. 

First, archival documents indicate that Cossack commanders issued 

letters of recommendation that helped Polish refugees secure temporary 

residence rights and exemption from certain taxes. The same mediators 

interacted with local kadıs and müdirlik authorities to ensure legal 

recognition of property boundaries around the village. 

Second, Cossack units stationed in Üsküdar and the Bosphorus region 

frequently employed Polish craftsmen, translators, and transport workers. 

This provided incoming settlers with stable incomes and facilitated their 

integration into the Ottoman labour market. 

Third, Ottoman Cossack officers acted as guarantors in conflicts between 

newly arrived Poles and Greek or Armenian landholders in neighbouring 

villages – conflicts that were common in the 1850s–1860s due to unclear 

land rights. Their influence helped maintain administrative protection  

for Adampol and strengthened its position relative to other foreign-origin 

settlements. 

In the broader regional context, Cossack-mediated support for Adampol 

paralleled similar Ottoman practices in Bursa, Kütahya, and Aydın, where 

Polish and Circassian migrants were settled during the same decades.  

The Ottoman administration used these communities as stabilizing buffers  

in semi-rural zones around major cities. 

2. The Cossack Community in Galata: Urban Integration and Admini- 

strative Patronage 

The second major community examined in this study is the Cossack 

population of Galata – the district on the European side where a significant 

number of Cossack defectors and their families concentrated after the 

Crimean War. Unlike Adampol, Galata was an urban space with a mixed 

population of Greeks, Armenians, Jews, Levantines, and Muslims.  

The integration mechanisms thus differed considerably. 



165 

Ottoman Cossack officers played a particularly important role in facili- 

tating the settlement of newcomers in Galata. Their activities can be sum- 

marized in several categories: 

1. Administrative Mediation: 

Cossack leaders regularly accompanied migrant applicants to municipal 

offices and acted as intermediaries in the process of registering households 

in population registers (nüfus defterleri). 

2. Housing Allocation: 

Galata‟s dense rental market made accommodation difficult for refugees. 

Cossack officers negotiated rental contracts with Greek and Armenian 

landlords and prevented exploitative rent increases – a problem frequently 

mentioned in diplomatic archives. 

3. Employment Networks: 

Galata‟s proximity to the port and military infrastructure allowed 

Cossack officers to place migrants in occupations such as loading/unloading, 

naval logistics, horse transport, ferry work, and auxiliary guard duties.  

In many cases, Cossack officers themselves hired Slavic and Balkan 

migrants into marine-related or postal transport services. 

4. Security and Community Mediation: 

As semi-recognized imperial auxiliaries, Cossack officers mediated 

disputes between migrants and long-standing residents, reducing tensions  

in a densely populated district where ethnic conflicts were common.  

Their involvement strengthened social cohesion in mixed neighbourhoods. 

The Cossack presence in Galata mirrored Ottoman strategies applied  

in other Balkan urban centers, such as Sofya, Sliven, and Plovdiv, where 

military intermediaries helped integrate diverse migrant populations  

into complex multiethnic environments. 

3. The Crimean Tatar Settlement of Sazlıbosna: Cossack-Backed Rural 

Resettlement in the European Periphery of Istanbul 

The Sazlıbosna çiftlik north-west of Istanbul became a major reception 

area for Crimean Tatar refugees after 1856. Although governed  

by a combination of local landholders and imperial administrators, its rapid 

expansion was actively supported by Cossack officers stationed  

in the region. 

Their influence manifested in three principal ways: 

1. Land Allocation and Settlement Planning: 

The Cossack leadership provided official confirmations that certain Tatar 

families had served alongside Ottoman Cossacks during the war, enabling 

them to obtain preferential access to agricultural plots. 

2. Security Guarantees: 

Due to the peripheral location of Sazlıbosna, bandit raids and disputes 

over pastureland were common. Cossack guards frequently patrolled the area 



166 

and maintained order, making the settlement more attractive for incoming 

families. 

3. Infrastructure Advocacy: 

Cossack officers supported petitions for the construction of wells, roads, 

and small bridges, which were necessary for agricultural development. 

Archival petitions show that they played a key role in accelerating approval 

of such projects. 

These developments parallel Crimean Tatar resettlement patterns  

in Dobruja, Varna, and Samsun, where military intermediaries also 

influenced land distribution and community organization. 

4. Comparative Perspective: Cossack Patronage across the Ottoman 

Empire 

A comparative examination of Adampol, Galata, and Sazlıbosna demon- 

strates the systematic nature of Cossack involvement in post-war migration 

management. The study identifies common mechanisms across the three 

communities: 

– accelerated registration and acquisition of resident status; 

– economic integration via employment networks tied to Cossack units; 

– mediation between migrant communities and local authorities; 

– preferential access to land or rental housing; 

– security guarantees and conflict resolution; 

– parallel application of these practices in the Balkans and Asia Minor. 

The experience of the Ottoman Cossacks aligns with imperial policies 

used in regions such as Anatolia, Thrace, and northern Bulgaria, where 

military-administrative actors shaped multiethnic settlement patterns after 

the Crimean War. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



167 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-42 

 

Сидоров Г. В. 

аспірант кафедри історії України  

та спеціальних історичних дисциплін 

Одеського національного університету імені І. І. Мечникова  

м. Одеса, Україна 

 

ОБРАЗ КРИМСЬКОГО ТАТАРИНА В ДИСКУРСІ РОСІЙСЬКОЇ 

ІМПЕРІЇ: МІЖ МАНДРІВНОЮ ЕКЗОТИКОЮ  

ТА АДМІНІСТРАТИВНИМ УПЕРЕДЖЕННЯМ (XIX СТ.) 

 

Коли ми говоримо про вирішення владою якихось політичних  

чи адміністративних питань, ми повинні говорити не тільки про 

практичні, утилітарні причини та наслідки впроваджених заходів,  

але і то чим вмотивувалась постановка саме такого питання і саме 

такого рішення, та яку інформаційну базу мають особи котрі ці питання 

задають. Від цього, на нашу думку, напряму залежало вирішення 

«кримського-татарського питання».  

З Російською імперією ситуація ще особлива тим, що її внутрішня 

політика цілком залежала від міжнародного курсу, тому і велику роль 

грали державні міфи, що аргументували в головах населення, як 

дворянства так і простолюду, потребу і необхідність в зовнішній 

експансії.  

В контексті кримських татар було декілька, можна сказати, треків:  

1. «Татаро-монгольске іго» та споконвічний ворог, що не може 

впоратися зі своєю агресивною природою. Ресентимент вже створював 

негативну оцінку в загальній свідомості російського населення та 

влади. В епоху Просвітництва, коли історія стала все більш 

популярною в інтелектуальному Європейському загалі, можна 

побачити і в свідченнях європейців, так і в листуванні російської влади 

думки про колись домінуючого і тримаючого у страху своїми набігами 

всю Росію кочовиків, а також дихотомію просвітленого народу 

(цивілізованого) та варварів, котрі до цього просвітлення не здатні.  

2. «Третій Рим». «ісконно руські землі» в поєднанні з ідеєю про 
«оплот Православ‟я». Тут вже працювали дихотомії про православних/ 

християн та мусульман/загарбників. Це працювало в тандемі з Візан- 

тійським курсом російської експансії та збільшувало претензії проти 

татар та осман.  

3. Грецький проект був створений за часи володарювання 

Катерини ІІ, та був сформованій в більшості нею та Потьомкіним. Тут 



168 

особисті бажання доєднати Росію до античної цивілізації та культури 

сприяли та пришвидшили тенденції до захоплення півострову та 

значної частини політики у цьому регіоні. Тут теж кримські татари 

були зайвими.  

В цьому плані образ кримських татар в свідченнях іноземних 

мандрівників залишається більш менш однаковим протягом усього  

ХІХ ст. Але, потрібно зазначити, що небагато з них сильно 

занурювались у культуру кримських татар.  

Якщо ж ми говоримо про російську владу то тут ситуація трохи 

інакша. По перше слід виділити декілька груп: Місцева влада  

і виконавці (правоохоронні органи, військові, адміністративний апарат, 

церква); Губернатор, генерал-губернатор, відповідальна особа (за зви- 

чаєм військовий командир на певній території чи чиновник із збіль- 

шеними повноваженнями); імператор та уряд. Але образ кримця 

формується, хоча і в схожих, але все ж таки різних обставинах.  

Перша група втілює державну політику, а також особисті інтереси  

в межах Таврійської губернії. Вони контактують з татарами безпо- 

середньо, великий проміжок часу.  

Друга група важлива в сфері донесення про загальний справ стан на 

місцях, а також вносить свої пропозиції в контексті завдань та курсу, 

що задає вища влада. Її представники могли, у разі потреби, самі 

подивитися що коїться у Криму, контактувати з народом, та мали 

можливість маневрувати у завданнях зверху на власний розсуд, особ- 

ливо коли у вищих ешелонах не мали якоїсь конкретної стратегії  

в якихось питаннях.  

Третя група стосується імператора та, навіть в першу чергу уряду, 

котрий доповідав імператору про стан речей, обираючи при цьому як 

формулювання, проблеми що потрібно вирішити та способи реалізації. 

Вони, не перебуваючи в Криму і не контактуючи з кримських народом, 

могли отримувати інформацію про стан речей тільки з міністерських 

губернських відомств, губернатора та генерал-губернатора, інколи від 

надісланих туди агентів. 

Тепер стосовно самого образу кримського татарина та як він 

впливав на прийняття тих чи інших рішень владою. Можна сказати, що 

с часу анексії Криму в к. ХVIII ст. до другої половини ХІХ ст.  

(в меншій мірі і надалі) кримський татарин залишався потенційною 

загрозою. В ньому постійно бачили майбутнього перебіжчика і агента 

Османської імперії, і напередодні кожної російсько-турецької війни 

замислювались переселяти кримських татар від берегів Криму чи  

з усього півострову. [6, с. 583; 8, с. 606; див. 3] Хоча ніяких саме 

зрадницьких настроїв в кримськотатарському суспільстві не вбачалось. 

Слід зазначити, що часто ініціатором виступала місцева влада, котра 



169 

користуючись незнанням кримськими татарами мови та законодавства, 

фактично привласнювали землі виселених татар обманом. [7, c. 26;  

10, с. 201; 8, с. 135] Можемо побачити, що тримати образ татарина  

як загрози сприяв відсутності до них якогось морального співчуття  

та навіть давав надію місцевому чиновнику на швидке збагачення.  

Останнім актом непокори кримців виступала міграція, яка в біль- 

шості, навіть вбачалося владою як позитивне явище – таким чином 

можна позбутися турецьких агентів та нарешті «переробити Крим  

і Кримський степ в одну із звичайних внутрішніх губерній, або в нову 

російську Тавриду» [ 5, с. 70]. 

Єдиною великою проблемою з котрою зіштовхнулася влада, стала 

неспроможність ефективного адміністрування Таврійської губернії,  

та Криму зокрема. Через географічні та кліматичні особливості, 

кримські татари були практично єдиними хто навчився за всі роки 

проживання ефективно займатись господарством на півострові. Росій- 

ська влада заохочувало переселення до Криму російських і іноземних 

селян, але у землеробстві досягли успіхів тільки німці-меноніти.  

У зв‟язку з економічною не ефективністю краю з татар роблять ослів 

відпущення і до старого стереотипного образу татарина додається 

ледачість, тупість, не зграбність, крайній традиціоналізм та релігійний 

фанатизм. Остання характеристика стає особливо популярною, особ- 

ливо в контексті війн з Турцією. Свідчення мандрівників, в цьому плані 

додають нам альтернативи, бо часто спостерігаючи Кримських татар  

та спілкуючись з ними вони помічають абсолютно протилежні речі.  

Російські представники влади, описуючи ефективність татар ніяк  

не згадують про конфіскацію земель і введення числених податків,  

та часто порівнюють ефективність татар з німецькими колоністами, 

котрим відводились кращі землі та умови до господарства, та у яких 

сумлінна праця та прибуток є складовою їхньої протестанської віри  

[7, с. 63; 8, с. 603–604]. 

Відбувалися періоди деякого просвітлення по відношенню до крим- 

ських татар – влада в краї Рішельє та Воронцова. Ці державні діячі 

ставили під сумнів рішення російської влади, йшли на зустріч 

кримським татарам та в багатьох випадках завдяки велика кількість 

народу змогла не покидати Батьківщину ще на якусь кількість часу  

[4, с. 52–53; 11, с. 548; 1, а. 387].  

Інші ж відповідальні за край постаті були характерні виконанням 

вказівок вищої влади та були вихованими в державних наративах.  

Характерним прикладом є ситуації на кінець Кримської війни,  

де перехід деякої кількості кримьских татар на сторону союзників став 

достатнім приводом для Строганова, щоб згадати тезу про одвічного 

ворога. Цікавим в цій ситуації є те, що місцева влада, у свої доповідях 



170 

до Строганова та міністра фінансів Кисельова доповідала, що кримські 

татари не становлять загрозу, а багато хто з виселених чи звину- 

вачуваних в зраді цього не заслуговують. Певною крапкою в цій 

дискусії поставив лист Строганова на запити російського імператора  

в липні 1856 р., де він свої тези підтвердив і де переселення татар  

з теренів Криму було питанням часу. Одразу після міграції,  

та і в дослідження кінця ХІХ – поч. ХХ ст., російські ж дослідники 

визнавали, що політика по відношенню до татар була несправедливою, 

і особливо під час Кримської війни ветерани згадували, що тил стояв 

більшістю на кримцях [3, а. 185–193. 

В цілому ми можемо сказати, що міфи і стереотипи, що формували 

образ кримських татар у владі були надзвичайно сильними та були 

вирішальними, а потужна вертикаль влади не надавала цим стерео- 

типам динамізму і можливості переформатуватись.  

 

Література: 

1. Державний архів Одеської області (ДАОО). Ф. 1. Оп. 190.  

Спр. 105. 

2. ДАОО, Ф. 1, Оп. 193, Спр. 108. 
3. ДАОО, Ф. 1, Оп. 193, Спр. 118. 
4. Аваліані С. Л. Граф М. С. Воронцов и крестьянский вопрос. 

Записки Одесского общества истории и древностей (ЗООИД). Одеса, 

1915. Т. ХХХІІ. С. 41–57. 

5. Гольденберг М. Крым и крымские татары. Вестник Европы. 

1883. № 11 (листопад). С. 67–89. 

6. Дубровин Н. Ф. Присоединение Крыма к России: рескрипты, 

письма, реляции и донесения. Т. 1: 1775–1777 гг. Санкт-Петербург : 

Типография Императорской Академии наук, 1885. 909 с. 

7. Лашков Ф. Ф. Сборник документов по истории Крымско-татар- 

ского землевладения. Известия Таврической ученой архивной комис- 

сии (ИТУАК). 1897. № 26. С. 24-154 

8. Левицкий Г. П. Переселение татар из Крыма в Турцию. Вестник 

Европы. 1882. Кн. 10. С. 596–640. 

9.  Мордвинов Н. С. Мнение относительно Крыма. 1802. Граф 

Николай Семѐнович Мордвинов. Мнения, проекты и записки по 

вопросам финансовым, юридическим и политическим. 1801–1842. 

Русская старина. 1872. Січень. Т. 5. С. 32–61. 

10. О выселении татар из Крыма в 1860 году. Записка генерал-

адъютанта Э. И. Тотлебена. Русская старина. 1893. Т. 78. С. 531–550. 

 

 

 



171 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-43  

 

Сорокін А. А. 

доктор філософії в галузі історії, 

незалежний дослідник 

м. Київ, Україна 

 

ПРОТОКОЛИ ЗАСІДАНЬ ПОСТІЙНОЇ КОМІСІЇ ВЕРХОВНОЇ 

РАДИ УКРАЇНИ З ПИТАНЬ ДЕРЖАВНОГО СУВЕРЕНІТЕТУ, 

МІЖРЕСПУБЛІКАНСЬКИХ І МІЖНАЦІОНАЛЬНИХ 

ВІДНОСИН ЗА 1991 Р. ТА ДОДАТКИ ДО НИХ ЯК ДЖЕРЕЛО  

З ІСТОРІЇ СТАНОВЛЕННЯ УКРАЇНСЬКО-УЗБЕЦЬКИХ 

МІЖДЕРЖАВНИХ ВЗАЄМИН 

 

В контексті вивчення історії сучасних українсько-узбецьких між- 

державних відносин важливим є дослідження документів, що відобра- 

жають процес їхнього становлення від останньої третини 1991 р.  

[9, с. 436]. Серед них важливе місце посідають протоколи засідань 

постійної Комісії Верховної Ради України (ВРУ) з питань державного 

суверенітету, міжреспубліканських і міжнаціональних відносин із до- 

датками до них завдяки важливості названої парламентської структури 

у зовнішньополітичній діяльності Української РСР та України  

[1, с. 151; 3, с. 219–220; 10, с. 146]. 

Мета доповіді – розкрити значення окресленого кола документів  

як джерела з історії становлення сучасних українсько-узбецьких 

взаємин у контексті укладання і ратифікації першої обопільної міждер- 

жавної угоди 1991 р. [9, с. 436; 17, с. 165–166] до офіційного встанов- 

лення двосторонніх дипломатичних відносин у 1992 р. [6, с. 120;  

8, с. 67]. 

Вперше проблематика українсько-узбецьких відносин постала  

у протоколі № 53 засідання постійної Комісії ВРУ з питань державного 

суверенітету, міжреспубліканських і міжнаціональних відносин  

від 3 грудня 1991 р. [15, арк. 43–44]. На засіданні були присутні заступ- 

ник голови названої комісії [3, с. 219–220] А. В. Корнєєв [15, арк. 43], 

12 інших народних депутатів [15, арк. 43], відповідальні працівники 

Секретаріату ВРУ [2, с. 201; 15, арк. 43]. Серед 4-х пунктів порядку 

денного засідання другим одразу після визначення кандидатури  

на посаду Голови ВРУ [1, с. 153; 2, с. 149–150; 10, с. 145] було 

визначено питання «Про ратифікацію договору «Про основу міждер- 

жавних відносин України і Республіки Узбекістан» [15, арк. 43],  

що передувало пункту «Про ратифікацію договору «Про економічну 



172 

співдружність суверенних держав» [15, арк. 43], таким чином засвід- 

чивши зв‟язок між дезінтеграцією СРСР та становленням двосторонніх 

відносин між пострадянськими державами [2, с. 265]. Окрім того, 

наведена назва Узбекистану свідчить про правописну невизначеність 

на поч. 1990-х рр. [7, с. 194]. Під час розгляду пункту «Про 

ратифікацію договору «Про основи міждержавних відносин України  

і Республіки Узбекістан» [15, арк. 44] виступило 5 депутатів: А. В. Кор- 

нєєв [15, арк. 44], О. О. Хилюк [15, арк. 44], О. Є. Шевченко [10, с. 146; 

15, арк. 44], М. О. Шульга і Т. М. Яхеєва [15, арк. 44], внаслідок чого 

присутні ухвалили схвальне рішення: «Рекомендувати Верховній Раді 

України ратифікувати договір «Про основи міждержавних відносин 

України і Республіки Узбекістан» [15, арк. 44], натомість ратифікацію 

угоди «Про економічну співдружність незалежних держав» було 

вирішено перенести до укладення всіх інших угод [15, арк. 44]. Останнє 

вчергове підтвердило важливість названої українсько-узбецької угоди 

як складової конструювання відносин України з пострадянськими 

державами [9, с. 335–336, 436]. 

Про остаточну позицію вказаної комісії щодо ратифікації 

українсько-узбецького договору свідчить протокол № 55 її засідання 

від 4 грудня 1991 р. [15, арк. 46–50]. На засіданні були присутні: 

заступник голови комісії [9, с. 220–221] А. В. Корнєєв [15, арк. 46],  

17 інших парламентарів [15, арк. 46], заступник Міністра економіки 

України П. Я. Семик [15, арк. 46], завідувач сектору міжреспублікан- 

ських зв‟язків при Міністерстві економіки України В. І. Міняєв  

[15, арк. 46], голова Комітету зі справ національностей при Кабінеті 

Міністрів України (КМУ) Ю. О. Олененко [15, арк. 46]. У процесі 

обговорення перспектив роботи комісії [15, арк. 46–48] А. В. Корнєєв 

наголосив на необхідності затвердження депутатами ВРУ програми 

повернення кримських татар [5, с. 65–66; 13, с. 55; 15, арк. 48]. Після 

ухвалення рішення щодо підготовки відповідних документів про по- 

дальшу діяльність комісії [15, арк. 48] А. В. Корнєєв перейшов до ін- 

формування про специфіку українсько-узбецької угоди [15, арк. 48–49]. 

Він наголосив на складності переговорів [15, арк. 48], внаслідок чого  

до тексту угоди було включено пункт про репатріацію кримських татар 

[11; 15, арк. 48], яких, за даними А. В. Корнєєва, у Республіці Узбе- 

кистан налічувалося від 400 до 450 тис. осіб [5, с. 65–66; 13, с. 55;  

15, арк. 48]. Окрім того, доповідач вказав на врахування у двосторон- 

ньому договорі питань стосовно Аральської екологічної катастрофи  

[4, с. 37–38; 11; 15, арк. 48], взаємного визнання кордонів [3, с. 214–215; 

11; 15, арк. 48], розподілу загальносоюзної власності [3, с. 152; 11;  

15, арк. 48]. А. В. Корнєєв згадав ратифікацію угоди 18 листопада  

1991 р. у м. Ташкенті [9, с. 436; 15, арк. 48], в подальшому наполігши 



173 

на необхідності тотожної дії з українського боку синхронно із початком 

переговорів на рівні урядів України та Республіки Узбекистан [15, арк. 48]. 

З огляду на вказані обставини доповідач виніс на розгляд членів комісії 

питання про надання пропозиції депутатам ВРУ включити до сесійного 

порядку денного питання про ратифікацію українсько-узбецької угоди 

[15, арк. 48–49]. На його думку, з метою ратифікації угоди на сесійному 

пленарному засіданні ВРУ міг би виступити Президент України  

[2, с. 264; 10, с. 148] Л. Кравчук або Міністр закордонних справ 

України [16, с. 55] А. Зленко [15, арк. 49]. 

Протокол № 55 від 4 грудня 1991 р. супроводжується витягом  

[15, арк. 50], де представлено процес ухвалення рішення означеної 

комісії з питання «Про ратифікацію Договору про основи міждержав- 

них відносин України і Республіки Узбекистан» [15, арк. 50]. Ухвалене 

рішення містило 2 пункти [15, арк. 50]: п. 1 констатував відповідність 

змісту українсько-узбецької угоди від 28 жовтня 1991 р. «національним 

інтересам народу України» [15, арк. 50], оскільки вона базувалася  

на положеннях Декларації про державний суверенітет України і Акту 

проголошення незалежності України [10, с. 146–148; 15, арк. 50],  

а п. 2 рішення комісії передбачав надання пропозиції ВРУ про 

ратифікацію українсько-узбецького договору [15, арк. 50], що було 

здійснено її депутатами після доповіді А. В. Корнєєва попри спротив 

частини з них [14, с. 11–14] 10 грудня 1991 р. [12; 14, с. 14–15]. 

Отже, протоколи засідань постійної Комісії ВРУ з питань дер- 

жавного суверенітету, міжреспубліканських і міжнаціональних відно- 

син від 3 та 4 грудня 1991 р., а також витяг із останнього свідчать про 

значущість названого органу в процесі ратифікації українсько-узбець- 

кої угоди 1991 р., здійсненої до обопільного офіційного диплома- 

тичного визнання із відображенням у ній етнополітичного та еколо- 

гічного аспектів щодо репатріації кримських татар і усунення наслідків 

Аральської екологічної катастрофи. Перспективним є подальше дослід- 

ження документів ВРУ в контексті формування відносин України  

з державами Центральної Азії. 

 

Література: 

1. Бобровнік Ю. В. Еволюція структури організації роботи 

українського Парламенту в 1990–2010 рр.: історичний аспект. Гілея. 

2015. Вип. 96. С. 150–156. 

2. Бойко О.Д. 30 років незалежності України: у 2-х т. Т. 2.  

Від 18 серпня 1991 р. до 31 грудня 1991 р. Харків : Фоліо, 2021. 446 с. 

3. Бойко О.Д. Загострення політичної конфронтації в Україні 

(вересень – грудень 1990 р.): основні причини та прояви. Громадянські 

протистояння в історії України: від непорозумінь і розбрату до 



174 

національної консолідації : матер. Всеукр. наук.-практ. конф., приуроч. 

до 350-ї річниці Чорної Ради в Ніжині (26 черв. 2013 р., м. Ніжин). 

Ніжин : Видавець ПП Лисенко М.М., 2013. С. 204–224. 

4. Волошенко І. О. Екологічні проблеми у зовнішній політиці 

пострадянських держав Центральної Азії. Актуальні проблеми міжна- 

родних відносин. № 126. Т. 1. С. 35–43. 

5. Гаврилів Ю. Періодизація репатріації кримськотатарського на- 

роду: концептуальний аспект. Науковий вісник Ужгородського універ- 

ситету. Серія : Історія. 2025. № 2 (53). С. 64–68. 

6. Гальона О. Я. Центральноазійський напрям міжнародного 

співробітництва України : дис. … д-ра філософії: 291. Київ, 2021. 258 с. 

7. Головач У. До питання правопису чужомовних власних назв: 

ще раз про концептуальний підхід та головні принципи. Мова:  

класичне – модерне – постмодерне. 2022. Вип. 8. С. 187–212. 

8. Дуднік О. Українсько-узбецькі стосунки: історія і сучасність. 

Український історичний збірник. 2010. Вип. 13. С. 64–74. 

9. Івченко О. Г. Україна в системі міжнародних відносин: істо- 

рична ретроспектива та сучасний стан. Київ : «РІЦ УАННП», 1997.  

688 с. 

10. Остапович В. М. Історична місія Верховної Ради Української 

РСР 12-го скликання. Історико-політичні студії. 2014. № 2.  

С. 143–150. 

11. Про основи міждержавних відносин України і Республіки 

Узбекистан: Договір від 28 жовтня 1991 р. URL: 

https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/860_190#Text . 

12. Про ратифікацію Договору «Про основи міждержавних від- 

носин України і Республіки Узбекистан»: Постанова Верховної  

Ради України від 10 грудня 1991 р. № 1959-XII. URL: 

https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/1959-12#Text 

13. Рибак Н. Державна політика репатріації та облаштування на 

історичній батьківщині кримськотатарського народу в 1956-2014 рр. 

Схід. 2017. № 2 (148). С. 52–59. 

14. Стенографічний бюлетень № 45 пленарного засідання чет- 

вертої сесії Верховної Ради України від 10 грудня 1991 р. Київ, 1991. 53 с. 

15. Центральний державний архів вищих органів влади та управ- 

ління України (ЦДАВО України). Ф. 1. Оп. 22. Спр. 1600. 51 арк. 

16. Якубець А. Міністри закордонних справ УРСР (1944–1991 рр.): 

історико-біографічний аналіз. Вісник Київського національного універ- 

ситету імені Тараса Шевченка. Історія. 2016. Вип. 2(129). С. 54–58.  



175 

17. Ярошко О. З. Україна і держави Центральної Азії: нова якість 

двосторонніх відносин. Дипломатичні відносини України з країнами 

світу. Київ : LAT & K, 2012. С. 165–167. 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-44 

 

Трубчанінов М. А. 

кандидат історичних наук, доцент, 

доцент кафедри всесвітньої історії 

Харківського національного педагогічного  

університету імені Г. С. Сковороди 

м. Харків, Україна 

 

КРИМСЬКІ ТАТАРИ У ДРУГІЙ ПОЛОВИНІ ХІХ СТ.:  

ТРАГЕДІЯ НАРОДУ ТА СТРАТЕГІЯ ПОЛІТИЧНОЇ БОРОТЬБИ 

 

Друга половина ХІХ століття стала періодом глибоких транс- 

формацій у житті кримськотатарського народу. Після поразки 

Російської імперії у Кримській війні та зміни політичної кон‟юнктури  

у Чорноморському регіоні кримські татари опинилися в умовах 

жорстких адміністративних реформ, що спричинили масштабне пере- 

селення, втрату земель, руйнування традиційних соціальних структур  

і культурних інститутів. Проблематика становища кримських татар  

у ХІХ ст. представлена в роботах українських, кримськотатарських, 

російських і західних дослідників. Однією з ключових тем є еміграція 

кримських татар до Османської імперії , яку висвітлювали О. Губарєв, 

В. Возгрін, Б. Бардублі, Н. Бекирова, Л. Фірсов [1–3]. Зростання 

кількості історичних та етнографічних досліджень мусульманського 

Криму в другій половині ХІХ століття пов‟язане передусім із науков- 

цями, які мали кримські корені. Це стосується, зокрема, краєзнавців  

В. Х. Кондаракі або Ф. Хартахай, котрі походили з кримсько- 

грецьких родин.[5]. Дослідники підкреслюють, що еміграційні хвилі  

1860–1880-х рр. суттєво змінили демографічний профіль Криму  

й спричинили руйнування соціально-економічної структури крим- 

ськотатарського суспільства. 

Разом з тим цей період став початком динамічного національного 

відродження та формування нових стратегій політичної і культурної 

боротьби.  



176 

Попри наявність широкої літератури, цілісне бачення другої 

половини ХІХ ст. як одночасно періоду національної трагедії й початку 

організованої політичної боротьби потребує подальшої систематизації. 

Поразка Російської імперії у Кримській війні та посилення імпер- 

ського контролю над півостровом створили умови для дестабілізації 

кримськотатарського соціуму. Підозра в нібито нелояльності до імпер- 

ської влади стала підставою для тиску на кримських мусульман, 

обмеження їхніх адміністративних прав, перерозподілу землеволодіння 

та суворого регулювання релігійних і освітніх інституцій. 

Одним із найтрагічніших наслідків стала масова еміграція 

кримських татар до Османської імперії. За різними оцінками,  

у 1860–1870-х роках Крим залишило від 150 до 200 тисяч осіб. Це мало 

ефект демографічного шоку та спричинило занепад сільського 

господарства, ремесел та традиційних форм громади. Звільнені землі 

часто передавалися переселенцям із внутрішніх губерній імперії,  

що посилювало колонізаційний характер політики щодо Криму. 

Разом з тим друга половина ХІХ ст. характеризувалася і народ- 

женням модерного кримськотатарського національного руху. Провід- 

ним його представником став Ісмаїл Гаспринський – реформатор 

освіти, видавець газети «Терджиман», ідеолог культурного відрод- 

ження. Він прагнув видозмінити мусульманську школу, поєднати 

традиції та сучасні освітні практики, створити спільний культурний 

простір тюркських народів. Його ідея «єдності в мові, думці й дії» мала 

великий вплив на кримськотатарське суспільство й сприяла форму- 

ванню нової інтелігенції. 

В цих умовах, одним із ключових чинників появи організованої 

політичної діяльності стало становлення нової кримськотатарської 

інтелігенції у 1870–1890-х роках. Саме ця група, вихована на поєднанні 

мусульманської та світської освіти, стала рушієм модернізаційних ідей. 

Постаті на зразок Ісмаїла Гаспринського сприяли тому, що політичний 

спротив поступово переходив із площини стихійних реакцій на соціаль- 

ну несправедливість у площину усвідомленої, структурованої боротьби 

за права та збереження національної ідентичності. Саме в цей період 

фіксуються випадки пасивного спротиву: відмова громади виконувати 

окремі розпорядження, приховані протести проти рекрутства, саботаж 

адміністративних рішень, стихійні виступи проти зловживань чинов- 

ників. Хоча ці прояви не були організованими, вони свідчили про 

накопичення соціального невдоволення. 

Кримськотатарські громади також активно використовували пети- 

ційні кампанії, юридичні звернення та інші легальні форми боротьби 

для захисту земельних і релігійних прав. Помірковані форми полі- 

тичної активності поєднувалися з розвитком культурної журналістики, 



177 

літератури, видавничої справи та зусиль зі створення національної 

освітньої мережі. 

Таким чином, друга половина ХІХ ст. стала періодом глибокої 

кризи, але водночас – модернізаційного зрушення, що підготувало 

ґрунт для подальшого політичного пробудження кримськотатарського 

народу в початку ХХ ст. 

Попри драматичні демографічні та соціальні зміни, кримсько- 

татарське суспільство продемонструвало здатність до самоорганізації, 

культурної модернізації та збереження національної ідентичності. 

 

Література: 

1. Возгрін В. Історія кримських татар. У 4 т. Т. 3 : Кримсько- 

татарське національне відродження. Київ : Критика, 2014. 432 с. 

2. Гаспринский И. Русско-мусульманское образование. Бахчи- 

сарай : Терджиман, 1881. 54 с. 

3. Губарєв О. Переселення кримських татар у ХІХ ст. та його 
наслідки. Київ : Інститут історії України НАН України, 2009. 112 с. 

4. Кримський А. Історія Туреччини і її письменства. Київ : Наукова 

думка, 1996. 512 с. 

5. Керстін С. ЙобстКримські татари в російському дискурсі імперії. 
Україна модерна. 29.12.2014. URL: https://uamoderna.com/md/jobst-

tatars-imperial-russia/ 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-45 

 

Челік К. С. 

старша викладачка кафедри кримськотатарської та східної філології 

Таврійського національного університету імені В. І. Вернадського  

м. Київ, Україна 

 

АКТУАЛІЗАЦІЯ ЛЕКСИКИ УКРАЇНСЬКО-ТУРЕЦЬКОГО 

ДИПЛОМАТИЧНОГО ДИСКУРСУ 2023–2025 

 

Питання лексичної точності та стандартизації дипломатичної 

комунікації є принципово важливим, оскільки вибір лексичних засобів 

безпосередньо впливає на інтерпретацію політичних позицій, наративів 

і правових статусів. Для перекладацької та викладацької практики  

це означає необхідність опори не на інтуїтивні мовні рішення,  



178 

а на емпірично зафіксовану, частотну й актуальну лексику дипло- 

матичного дискурсу. 

Метою дослідження є актуалізація лексики українсько-турецького 

дипломатичного дискурсу шляхом виявлення та аналізу колокацій, 

стійких словесних комплексів і ключових слів на матеріалі турецько- 

мовних офіційних дипломатичних текстів 2023–2025 років з подаль- 

шим використанням результатів у перекладацькій і викладацькій 

діяльності. 

Матеріалом дослідження слугували інтерв‟ю та публічні виступи 

міністра закордонних справ [8] та президента Турецької Республіки [6], 

пресконференції та заяви Міністерства закордонних справ Туреччини 

[7], спільні пресконференції представників Туреччини з іншими дер- 

жавами, у межах яких порушувалося питання України [9] та турець- 

комовні тексти, оприлюднені Посольством України в Туреччині [10].  

Теоретичною основою дослідження є трактування колокації в кор- 

пусній лінгвістиці як регулярно відтворюваного словосполучення, 

зумовленого конвенціями інституційного мовлення [2; 4; 5], поняття 

стійкого словесного комплексу, що охоплює як фразеологічні, так  

і нефразеологічні стійкі сполуки слів [11], а також розуміння ключових 

слів як лексичних одиниць, частота яких у досліджуваному корпусі зна- 

чущо відрізняється від частоти в еталонному корпусі, що робить їх по- 

казовими для тематичного та функціонального профілю дискурсу [3]. 

Методика дослідження включала попереднє редагування матеріалу, 

укладення корпусу в програмі AntConc 4.3.1, токенізацію, необхідну 

для турецькомовних текстів, звуження результатів пошуку за допо- 

могою переліку стоп-слів, виділення колокацій за частотними кри- 

теріями та ідентифікацію серед них стійких словесних комплексів. Для 

етапу виділення ключових слів було сформовано еталонний корпус, 

обсяг якого у 5–6 разів перевищує досліджуваний, що відповідає мето- 

дичним рекомендаціям корпусної лінгвістики [1], до складу якого 

увійшли пресконференції, інтерв‟ю та промови міністра закордонних 

справ Туреччини, оприлюднені на офіційному сайті Міністерства 

закордонних справ Туреччини [7], а також інтерв‟ю президента Турець- 

кої Республіки, оприлюднені на офіційному сайті Представництва 

президента Турецької Республіки [6]. 

Частотний аналіз колокацій емпірично засвідчив високий ступінь 

формульності дипломатичного дискурсу, що проявляється у стабіль- 

ному відтворенні обмеженого набору словосполучень у повторюваних 

комунікативних ситуаціях – зустрічі, переговори, заяви, прескон- 

ференції. Домінування назв посад в найчастотніших колокаціях та 

семантична стабільність виявлених ССК підтверджують інституційний 

характер і жанрову однорідність корпусу. 



179 

Для інтерпретації результатів колокації було згруповано відповідно 

до їхньої функціональної ролі в дипломатичному мовленні: колокації 

номінації акторів devlet başkanı, dışişleri bakanı, cumhurbaşkanı, 

інституційних дій bir araya gelmek, ev sahipliği yapmak, görüşme 

gerçekleştirmek, типових комунікативних форматів ortak basın toplantısı, 

ikili görüşme та концептуальні колокації adil barış, kalıcı barış, toprak 

bütünlüğü, gıda güvenliği. Остання група відображає зміщення тема- 

тичних акцентів дипломатичного дискурсу у 2023–2025 роках. 

Ключові слова, на відміну від колокацій та стійких словесних 

комплексів, не є формульними одиницями, а слугують індикаторами 

домінантних тематичних зон корпусу: концепт справедливого сталого 

миру barış, adil, kalıcı, переговорний процес görüşme, müzakere, ikili, 

taraflar, arasında, ziyaret, безпекове питання Чорноморського регіону 

karadeniz, tahıl, gıda, su. 

Окрему увагу приділено варіативності написання власних назв, 

зокрема імені Президента України Volodimir/Volodymyr, Zelenski/ 

Zelenskiy/Zelenskyy та топоніма Kiev/Kyiv, що системно фіксується  

в офіційних текстах турецьких державних інституцій і відсутня  

в матеріалах, підготовлених українською стороною. Цей факт має 

безпосереднє значення для перекладацької практики, вказуючи  

на відсутність усталеної норми й потребу уніфікації. 

Отримані результати дозволили сформувати актуальний перелік 

лексичних одиниць українсько-турецького дипломатичного дискурсу, 

релевантних для навчання дипломатичного перекладу та використання 

у перекладацькій практиці. 

 

Література: 

1. Berber-Sardinha T. Comparing corpora with WordSmith Tools:  

How large must the reference corpus be? // Direct Papers. 2000. 

2. Biber D., Johansson S., Leech G., Conrad S., Finegan E. Longman 

Grammar of Spoken and Written English. London : Longman, 1999. 1204 p. 

3. Scott M. PC analysis of key words – and key key words // System. 

1997. Vol. 25. P. 233–245. 

4. Sinclair J. Corpus, Concordance, Collocation. Oxford : Oxford 

University Press, 1991. 179 p. 

5. Stubbs M. Words and Phrases: Corpus Studies of Lexical Semantics. 

Oxford : Blackwell, 2001. 267 p. 

6. T.C. CumhurbaĢkanlığı. Ana sayfa. URL: https://www.tccb.gov.tr/ 
(дата звернення: 15.12.2025). 

7. T. C. DıĢiĢleri Bakanlığı. Ana sayfa. URL: https://www.mfa.gov.tr/ 

default.tr.mfa (дата звернення: 15.12.2025). 



180 

8. T.C. DıĢiĢleri Bakanlığı. Bakan. URL: https://www.mfa.gov.tr/bakan-

genel.tr.mfa (дата звернення: 15.12.2025). 

9. T.C. DıĢiĢleri Bakanlığı. Ortak basın toplantıları. URL: 

https://www.mfa.gov.tr/sub.tr.mfa?fed88b04-c97a-4194-86cd-9cf5dddd93b7 

(дата звернення: 15.12.2025). 

10. Ukrayna‟nın Ankara Büyükelçiliği. Ana sayfa. URL: 

https://turkiye.mfa.gov.ua/tr (дата звернення: 15.12.2025). 

11.  Челік К. С. Екстракція стійких словесних комплексів  

з текстів сучасного турецько-українського дипломатичного дискурсу. 

Філологічні студії. 2024. № 35(74), т. 1. С. 209–219. URL: 

https://www.philol.vernadskyjournals.in.ua/journals/2024/5_2024/par_ 

1/37.pdf (дата звернення: 15.12.2025). 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-46 

 

Шуточкін В. О.  

аспірант 1 року навчання  

спеціальності В9 Історія та археологія  

Київського столичного університету імені Бориса Грінченка 

м. Київ, Україна 

 

«ВИСОКА ПОРТА ТАК САМО УЗНАЄ НЕОБХІДНІСТЬ 

ОСВОБОДЖЕННЯ УКРАЇНИ…» – ОБРАЗ ОСМАНСЬКОЇ 

ІМПЕРІЇ ЗА МАТЕРІАЛАМИ «ВІСТНИКА СОЮЗУ 

ВИЗВОЛЕННЯ УКРАЇНИ» 

 

Сараєвське вбивство австро-угорського ерцгерцога Франца Ферди- 

нанда 28 липня 1914 року роздмухало полум‟я, що перетворилося  

в один із найбільш кривавих конфліктів новітньої історії – Першу 

світову війну. Протистояння європейських держав, що охопило 

половину світу, не залишала осторонь увагу українське суспільство,  

яке було роз‟єднане між двома імперіями – Австро-Угорщиною  

та Росією. Українці, що понад сторіччя знаходилися під гнітом цих 

монархій, шукали можливість відродити свою ідентичність та неза- 

лежність, що були втрачені в часи Гетьманщини. Однією із політичних 

організацій, яка вбачала курс на відновлення української державності 

став Союз визволення України (СВУ), що був створений емігрантами  

з Наддніпрянської України в серпні 1914 року. Головним завданням 

цієї спільноти вбачалося проголошення соборності та самостійності 



181 

України та сприяння поразці Російської імперії заради відродження 

незалежності Української держави. Задля цього СВУ ставив на меті 

залучитися підтримкою країн Центрального блоку (особливо Німеч- 

чиною та Австро-Угорщиною). Окремим інтересом ставало залучення 

до війни Османську імперію, яка була історичним супротивником Росії. 

Українці та турки мали давні історичні контакти, особливо в часи 

Національно-визвольної війни під проводом Б. Хмельницького  

та Руїни. Дослідження образу Османів у періодичному виданні СВУ  

є надзвичайно важливим, як рідкісний випадок свідомого констру- 

ювання «корисного турка» в українському політичному дискурсі  

ХХ століття, що суперечив тогочасній європейській орієнталістиці. 

Взаємодія Союзу визволення України з Туреччиною широко 

студіювалася в українській історичній науці. Фундаментальною є праця 

І. Патера [8], що демонструє, як діячі СВУ налагоджували зв‟язки  

з турецькою громадськістю для підтримки ідеї утворення української 

держави. П. Гай-Нижник у своїх студіях [2] висвітлював південно-

східний вектор української дипломатії в період від 1917 по 1921 роки, 

зокрема становлення українсько-турецьких взаємин, налагодження 

політико-дипломатичних та фінансово-економічних відносин між УНР 

і Українською Державою з Османською імперією на початку ХХ ст. 

Особливо історик акцентував увагу на діяльності місій СВУ  

та Головної Української Ради (ГУР) в Стамбулі [2, с. 8]. Дослідники  

В. Гудзь та Г. Гасанов у своїй розвідці [3] акцентували увагу на участі 

Союзу Визволення України у спільному із країнами Центрального 

блоку проєкті висадки десанту на Чорноморському узбережжі Росій- 

ської імперії та організації там українського повстання.  

«Вістник Союза визволення України» став друкованим органом 

Союзу визволення України, що виходив з 5 жовтня 1914 до 13 листо- 

пада 1918 року у Відні. Початково видання публікувалося щодватижні, 

з 1915 року – щотижня. Часопис почав функціонувати після початку 

Першої світової війни та захоплення у вересні 1914 року російськими 

військами Львова, який був осередком СВУ. Перше число часопису 

вийшло у Відні 5 жовтня 1914 року. У ньому було вміщено програмні 

документи Союзу визволення України: «Наша платформа», «До гро- 

мадської думки Європи», «До українського народу Росії», «Відозви 

СВУ». 

Після початку Першої світової війни діячі СВУ активно закликали 

Османську імперію вступити у протистояння з Росією. 5 жовтня  

1914 року організація опублікувала у виданні «Відозву Союза 

визволення України до турецького народу» [1]. У цьому заклику СВУ 

акцентує увагу на давності ворожнечі між Туреччиною та Росією, 

посилаючись на наміри росіян заволодіти Стамбулом. Союз відверто 



182 

звинувачує Петербург у втручанні в Першу та Другу Балканську війну, 

що завадила Османській імперії стати модерною державою. У відозві 

СВУ агітує Туреччину до знищення «царства розбою й насильства» та 

розбиття російського імперіалізму, що заважає спокою в Європі та Азії. 

Цікавим є те, що об‟єднання вбачало Туреччину захисником пригноб- 

лених мусульманських народів, що проживали на території Російської 

імперії [1]. Тож, у часописі Османська імперія постає «рятівником» 

народів, які сповідують іслам. У відозві СВУ до Туреччини наголо- 

шується про давні зв‟язки між українцями та турками-османами, зокре- 

ма за часів гетьманування Петра Дорошенка та Пилипа Орлика, а також 

не оминає увагу й надання притулку запорожцям в Туреччині після 

зруйнування російськими військами Запорізької Січі у 1775 році [1]. 

У відповідь на відозву турецький часопис «Terdjiman-i-Hakikat» 

акцентував на стражданні українців під гнітом Російської імперії, 

таким як утиски рідної мови, літератури, прав, товариств [7]. Осман- 

ська влада, згідно з оглядом цього часопису у «Вістнику» з розумінням 

та співчуттям ставиться до українського народу і у разі спалаху 

конфлікту з Росією готова надати підтримку українцям у боротьбі  

за незалежність.  

Особливу увагу Союз звертав на геополітичні протистояння Росії  

з Туреччиною. Імперію непокоїло надто міцне співробітництво 

Туреччини та Персії, з якою воювала Росія протягом останніх років.  

За даними «Вістника» [6] персько-курдські племена тричі вдарили  

по російських загонах, що окупували країну, та здобули перемогу, 

завдяки фінансовій підтримці Османської імперії. Тому, для Петер- 

бургу було вкрай важливо розпочати черговий російсько-турецький 

конфлікт, метою якого було захоплення стратегічної протоки Дарда- 

нелл та Стамбулу. За думкою «Вістнику» турецький уряд був усвідом- 

лений щодо майбутньої загрози та почав готуватися під проводом 

Енвер-Бея до великого конфлікту [6].  

Через місяць після вступу Османської імперії у Першу світову війну 

в черговому випуску «Вістника СВУ» опублікувалася декларація 

Талаат-бея [4], міністра внутрішніх справ Османів. У повідомленні 

мовилося про прийняття відпоручника «Союзу Визволення України» 

М. Меленевського в Стамбулі Талаат-беєм, де міністр запевнив  

у беззаперечній підтримці Туреччині у справі змагань українського 

народу до створення незалежної української держави. Як йшлося  

у повідомленні: «Талаат-бей освідчив, що Висока Порта так само,  

як кабінет берлїнський чи віденський, узнає необхідність освободження 

України з під росийського панування; коли Росія буде побита, 

правительство Оттоманське допоможе українському народови 

сотворити незалежну державу» [4]. Також міністр внутрішніх справ 



183 

наголосив, що утворення самостійної української держави може дати 

Європі гарантію спокійного розвитку.  

Активно часопис публікував спогади та враження звичайних людей, 

які були дотичні до військових дій. Однією із таких публікацій стала 

стаття М. Новаковського «З близького сходу» [5], в якому він описує 

мобілізаційні процеси в Османській імперії та її підготовку до війни. 

Автор наголошує, що турецькі вояки неабияк цікавилися долею 

українців та мали честь контактувати з ними. Як наводить Нова- 

ковський: «Говоримо з собою знаками, рекомендуєм себе – «Україна, 

Українці». А ті прості вояки, щирі і прості як первісні діти природи,  

як зрадїли вони, як дають на всі способи знати, що вони знають нас –  

й указуючи на серце вигукують «Україна-кардаш» (Україна-брат)» [5]. 

Тож у «Вістнику» Османська імперія постає як братерський народ, 

який хвилюється та турбується за долю України. 

Союз Визволення України завзято намагався перехилити на бік 

українців османський уряд. У повідомленні «Українська пропаганда  

в Туреччині» СВУ активно взаємодіяв із турецьким населенням, 

особливо в м. Ізміті [9]. У кінці лютого 1915 року з ініціативи ізміт- 

ського губернатора відбулося віче, що було присвячене українському 

питанню в місцевій хлоп‟ячій гімназії. Першу промову мав губернатор. 

Він наголошував на відносинах між турками та українцями, які 

зародилися ще з часів козацтва, намагання Московії загарбати Україну 

та знищити її культуру та ідентичність, про діяльність Українських 

Січових Стрільців, які завзято б‟ються проти російського ворога [9]. 

Після промови губернатора слово взяв куратор шкільної округи, який 

наголосив на тому, що українці нині визволяють цивілізований світ від 

московського варварства. Промови також рекли й інші урядовці, 

офіцери та навіть учні. Всі вони якнайщиріше висловлювали симпатію 

до Туреччини та бажали, щоб українці визволилися від російського 

ярма та стали добрими сусідами Османів. В результаті, всі промови 

завершилися оплесками та вигуками «Хай живе Україна!» [9]. 

Отже, проаналізувавши образ Османської імперії за матеріалами 

«Вістника Союза Визволення України», образ Османської імперії 

постає переважно позитивним і прагматичним. Він формується в кон- 

тексті антиросійської орієнтації СВУ, де Османська імперія (Туреч- 

чина) сприймається як потенційний союзник у боротьбі проти росій- 

ського імперіалізму, здатний сприяти визволенню українських земель 

від царського панування. Матеріали «Вістника» підкреслюють давні 

контакти між українцями та турками, посилаючись на постаті на 

кшталт гетьмана Петра Дорошенка, Пилипа Орлика та Запорозької 

Січі. Османська імперія зображується як жертва російської експансії, 

подібно до України. Статті та репортажі в «Вістнику» описують 



184 

позитивну рецепцію українських ідей у турецькому суспільстві – від 

військових до інтелігенції. Це підкреслює образ Османської імперії як 

реципієнта української пропаганди, де українське питання інтегрується 

в османський наратив боротьби з Росією, сприяючи «пробудженню» 

турецького суспільства до значення України. Загалом, у матеріалах 

«Вістника СВУ» Османська імперія не зображується як загроза чи 

«історичний ворог», а як інструментальний союзник у геополітичній грі 

Центральних держав проти Антанти. Цей образ слугував пропа- 

гандистським цілям СВУ, спрямованим на інтернаціоналізацію укра- 

їнського питання. 

 

Література: 

1. Відозва Союза Визволення України до турецького народу. 
Вістник Союза визволення України. Відень. 1914, дня 5 жовтня.  

2. Гай-Нижник П. Україна-Туреччина: становлення міждержавних 

та дипломатичних взаємин (1917-1921 рр.). Гілея. Науковий вісник, 

2020. № 157. С. 7–16. 

3. Гудзь В., Гасанов Г. Особливості дослідження участі Союзу 
Визволення України в організації «Константинопольської акції»  

1914 року. Старожитності Лукомор'я. 2025. № 4. С. 40–55. 

4. Деклярація Талаат-бея. Вістник Союза визволення України. 
Відень. 1914, дня 31 грудня. 

5. З близького сходу (З вражінь подорожнього). Вістник Союза 

визволення України. Відень. 1914, дня 31 грудня. 

6. Заграничний огляд. В. Росії і біля Росії. Вістник Союза 

визволення України. Відень. 1914, дня 5 жовтня.  

7. Огляд преси. Вістник Союза визволення України. Відень. 1914, 
дня 5 жовтня. 

8. Патер І. Союз Визволення України і Туреччина. Україна: 

культурна спадщина, національна свідомість, державність, 2006.  

№ 15. С. 636–644. 

9. Українська пропаганда в Туреччині. Вістник Союза визволення 

України. Відень. 1915, дня 24 квітня. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



185 

НАПРЯМ 4. СУЧАСНІ ПОЛІТИКО-ЕКОНОМІЧНІ 

ПРОЦЕСИ НА ТЕРЕНАХ БЛИЗЬКОГО, 

СЕРЕДНЬОГО ТА ДАЛЕКОГО СХОДУ 
 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-47 
 

Бондар В. Ю. 

заступник начальника  

Центру досліджень  

Державної спеціальної служби транспорту 

м. Дніпро, Україна 
 

Краснов Р. В. 

кандидат технічних наук, доцент,  

начальник відділу 

Центру досліджень  

Державної спеціальної служби транспорту 

м. Дніпро, Україна 
 

Свєтлічний І. В. 

аспірант,  

начальник відділу 

Центру досліджень  

Державної спеціальної служби транспорту 

м. Дніпро, Україна 
 

Шумлянський С. В. 

кандидат політичних наук,  

старший офіцер відділу 

Центру досліджень  

Державної спеціальної служби транспорту  

м. Дніпро, Україна 

 

ДЕЯКІ АСПЕКТИ ВПРОВАДЖЕННЯ ШІ КИТАЄМ  

У ВІЙСЬКОВІЙ СФЕРІ 
 

Китайська Народна Республіка (далі – Китай) розглядає штучний 

інтелект (далі – ШІ) як критично важливий компонент своєї 

національної стратегії економічного розвитку та обороноздатності.  

У програмних документах, зокрема «Зроблено в Китаї 2025» та «План 



186 

розвитку штучного інтелекту нового покоління» окреслено амбітну 

мету Китаю стати світовим лідером у сфері ШІ до 2030 року [1].  

Ця стратегія є частиною ширшого переходу Китаю від капіталомісткої 

до знаннєво-інтенсивної моделі розвитку, підкреслюючи роль ендо- 

генних інновацій. Комуністичний Китай демонструє швидке зростання 

у сфері ШІ, лідируючи за кількістю патентних заявок на ШІ  

з 2016 року, що свідчить про реалістичність підґрунтя для його 

військових амбіцій [2]. 

У військовій доктрині Народно-визвольної армії Китаю інтеграція 

ШІ отримала назву «інтелектуалізація» (智能化, zhi neng hua),  

що є наступним етапом військової модернізації після механізації та 

інформатизації [3]. Поворотним моментом, що спонукав до негайного 

переосмислення китайської стратегії ШІ серед урядовців, стала 

перемога Google DeepMind's AlphaGo над Лі Седолем у березні  

2016 року [4] (Go – стратегічна гра, яка традиційно вважалася 

виключно людською через її інтуїтивний характер).  

Малодослідженою в українському науковому дискурсі залишається 

китайська стратегія розвитку ШІ, яка базується на п'яти ключових 

драйверах. По-перше, це значні інвестиції в інфраструктуру, модер- 

нізацію інформаційно-комунікаційних мереж, розгортання 5G.  

По-друге, це доступ до величезних обсягів даних, що є критичним 

чинником для навчання та функціонування ШІ-систем. По-третє, 

пріоритетним є розвиток фундаментальних моделей та алгоритмів ШІ, 

для чого Китай активно залучає та виховує талановитих дослідників. 

По-четверте, Китай має найбільший у світі ланцюжок індустрії 

відновлюваної енергії. По-п'яте, Китай наразі концентрує майже 

половину провідних світових дослідників у сфері ШІ, а принаймні  

535 університетів КНР пропонують спеціальності, пов'язані з ШІ [5]. 

На досвіді війни в Україні доведено, що застосування ШІ  

у військових операціях трансформує сучасне поле бою, дозволяє 

оптимізувати час прийняття рішень за умов швидко змінюваної 

тактичної обстановки з метою уникнення втрат серед особового складу 

та своєчасного виконання завдань за призначенням. Китай вже є одним 

з провідних розробників та експортерів автономних систем озброєнь та 

безпілотних платформ, активно впроваджуючи ШІ для розвідки, 

ударних операцій, формування «роїв дронів» та логістики [6].  

ШІ застосовується для створення високореалістичних симуляторів 

бойових дій та адаптивного навчання військовослужбовців [7].  

Наступним динамічним та загрозливим напрямком є застосування 

ШІ Китаєм в якості зброї у інформаційній та когнітивній війні, тобто 

операціях впливу або ІПСО. Завдяки ШІ стає можливою гіперпер- 

соналізація дезінформаційних кампаній, де повідомлення генеруються 



187 

та доставляються індивідуально для кожного користувача на основі 

його поведінки, інтересів та вразливостей, що значно підвищує їхню 

ефективність. ШІ може бути використаний для створення та поширення 

фейкових новин і дезінформації; для маніпулювання соціальними 

мережами, де ШІ-боти симулюють поведінку реальних користувачів, 

створюючи ілюзію масової підтримки. [8]. 

Комуністичний Китай розглядає когнітивну війну як ключовий 

елемент «інтелектуалізованої» війни, прагнучи безпосередньо впливати 

на мозок противника. Ця концепція узгоджується з постулатом Сунь-

Цзи про перемогу без бою, а також з китайськими стратегіями «трьох 

битв»: війни громадської думки, психологічної війни та правової війни. 

Китайські стратеги стверджують, що когнітивний домен буде оста- 

точним полем військового протистояння, де контроль над людським 

пізнанням може призвести до перемоги без прямого зіткнення. Метою 

когнітивної війни є не просто зміна поглядів, а фундаментальна 

трансформація мислення та поведінки цільової аудиторії, впливаючи на 

її емоції, рішення та волю. У контексті інформаційних операцій, 

керованих ШІ, Китай активно використовує генеративний ШІ для 

створення переконливих онлайн-персон та фейкового контенту. 

Державні структури, зокрема "Spamouflage Dragon", активно застосо- 

вують цю технологію, створюючи реалістичний текст, зображення, 

відео (deepfakes) та аудіо, що значно ускладнює виявлення неправдивої 

інформації та маніпулятивних акаунтів. Китайські державні медіа та 

пов'язані з ними групи активно використовують платформи соціальних 

медіа, Facebook, X (колишній Twitter), YouTube та TikTok, для поши- 

рення своїх наративів, часто маскуючи їх. Алгоритми ШІ дозволяють 

иявляти тренди, оптимізувати час публікації та підбирати контент, який 

матиме максимальний ефект на цільову аудиторію. Вказане призводить 

до поширення дезінформації та диверсійного контенту, що має під- 

креслити розбіжності та політичну напругу в демократичних країнах, 

наприклад, через посилення полярних дебатів на платформах TikTok  

та X. Приклади таких кампаній – це спроби втручання у північно- 

американські вибори та посилення соціального розбрату на Тайвані  

за допомогою дезінформації, керованої генеративним ШІ [8]. 

Проте, уроки війни в Україні продемонстрували обмеження когні- 

тивної війни як незалежної стратегічної переваги. Досвід війни  

в Україні засвідчив, що рішучість суспільства та фізичний опір  

є вирішальними. Російсько-українська війна показує, що когнітивна 

складова сама по собі не може виграти війну і фізичні сили зали- 

шаються ключовими [9].  

Активне впровадження ШІ Китаєм у військовій сфері матиме 

глибші геополітичні наслідки, що визначатиме динаміку його відносин 



188 

з іншими державами та породжуватиме певні етичні дилеми. Прогрес 

КНР у військовому ШІ безпосередньо стимулює інші провідні держави, 

зокрема, Сполучені Штати, прискорювати власні дослідження  

та розробки [10], що призводить до нової потенційної гонки озброєнь  

з ШІ.  

Крім того, розвиток автономних систем озброєнь на базі ШІ 

викликає серйозні етичні та правові питання. Проблема «людини  

в петлі» (human-in-the-loop) у прийнятті рішень щодо застосування 

смертоносної сили є одним з найгостріших викликів [11]. Можливість 

створення повністю автономних систем, які можуть самостійно 

обирати цілі та відкривати вогонь без прямого втручання людини, 

викликає питання відповідальності за їхні дії, ризики непередбаченої 

ескалації конфліктів та порушень принципів міжнародного гуманітар- 

ного права [12]. 

Зростаюча складність китайських ШІ-керованих інформаційних 

операцій вимагає термінових контрзаходів з боку інших держав та 

забезпечення військовослужбовців відповідною технічною компетент- 

ністю та спроможностями, щоб вони могли ефективно орієнтуватися  

в інформаційному середовищі та стримувати китайську агресію [13]. 

Загалом, на думку авторів, зростаюча загроза інтелектуалізованої війни 

підкреслює гіпотетичну потребу в міжнародному управлінні ШІ для 

оптимізації ризиків, пов'язаних з автономною військовою ескалацією  

та когнітивними стратегіями війни. В свою чергу, в Україні затверд- 

жений та впроваджується план заходів з реалізації Концепції розвитку 

штучного інтелекту в Україні на 2025–2026 роки [14]. 

Таким чином, хоча запровадження ШІ є проявом слідування Китаєм 

глобальному тренду, започаткованому західною цивілізацією 

(насамперед США), але спосіб та засоби, якими це здійснюється,  

є унікальними, вкоріненими у китайську культуру (у широкому сенсі)  

і обумовлювані нею. Водночас і сама китайська культура, як вважає  

С.В. Шумлянський, внаслідок упровадження ШІ зазнаватиме значної, 

можливо – фундаментальної трансформації. 

 

Література: 

1. State Council of the People's Republic of China. A New Generation 

Artificial Intelligence Development Plan, 2017. URL: 

https://www.taylorfrancis.com/chapters/oa-edit/10.4324/9781003230762-

17/new-generation-artificial-intelligence-development-plan 

2. Min C., Zhao Y., Bu Y., Ding Y., Wagner C. S. Has China caught 

up to the US in AI research? An exploration of mimetic isomorphism  

as a model for late industrializers. arXiv.org. 2023. URL: https://arxiv.org/ 

abs/2307.10198  



189 

3. Mulvenon J. The "Intelligentization" of the PLA. China Aerospace 

Studies Institute, 2020. URL: https://www.airuniversity.af.edu/Wild-Blue-

Yonder/Article-Display/Article/2532254/china-in-search-of-ai-supremacy/ 

4. Ding S. The Rise of Artificial Intelligence in China: Implications 

for the United States. Strategic Studies Quarterly. 2018, vol. 12, no. 4.  

Pp. 18–35. 

5. Reuters. China trials cargo drone with biggest payload capacity yet. 

2024. URL: https://www.reuters.com/business/aerospace-defense/china-

trials-cargo-drone-with-biggest-payload-capacity-yet-2024-08-23/ 

6. Kania E. B. Chinese Military Innovation in Artificial Intelligence. 

Center for a New American Security. 2019. URL: https://www.cnas.org/ 

publications/congressional-testimony/chinese-military-innovation-in-

artificial-intelligence 

7. China showcases its latest military hardware, and ambitions,  

at Zhuhai. Reuters. 2024. 13 листопада. URL: https://www.reuters.com/ 

world/china/china-showcases-its-latest-military-hardware-ambitions-zhuhai-

2024-11-13/ 

8. Hanson, R., Grissom, A. R., Mouton, C. A. The Future of Indo-

Pacific Information Warfare: Challenges and Prospects from the Rise of AI. 

RAND Corporation. 2024. URL: https://www.rand.org/pubs/research_ 

reports/RRA2205-1.html 

9. Maryanne Kivlehan-Wise, Tsun-Kai Tsai. The National Bureau  

of Asian Research, 2025. URL: https://www.cna.org/reports/2024/12/ 

Taiwan-Lessons-Learned-from-the-Russia-Ukraine-War.pdf 

10. U.S. Department of Defense. 2023 Data, Analytics, and Artificial 

Intelligence Adoption Strategy. U.S. Department of Defense. Washington, 

D.C., 2023. URL: https://media.defense.gov/2023/Nov/02/2003333300/-1/-

1/1/DOD_DATA_ANALYTICS_AI_ADOPTION_STRATEGY.PDF 

11. Takagi K. The Future of China's Cognitive Warfare: Lessons from 

the War in Ukraine. War on the Rocks, July 2022. URL: 

https://warontherocks.com/2022/07/the-future-of-chinas-cognitive-warfare-

lessons-from-the-war-in-ukraine/ 

12. Artificial intelligence and information warfare in major power 

states: how the US, China, and Russia are using artificial intelligence in their 

information warfare and influence operations / L. Y. Hunter та ін. Defense 

& Security Analysis. 2024. С. 1–35. URL: https://doi.org/10.1080/ 

14751798.2024.2321736 

13. IPO Club. The AI Arms Race: How China tries to Overtake  

the U.S. by 2030. IPO Club. 2025. URL: https://www.ipo.club/blog/us-

china-ai-race  

14. Про затвердження плану заходів з реалізації Концепції 

розвитку штучного інтелекту в Україні на 2025–2026 роки : 



190 

Розпорядження Кабінету Міністрів України від 09.05.2025 № 457-р. 

URL: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/457-2025-%D1%80#Text 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-48 

 

Годжал С. С. 

кандидат історичних наук,  

старший викладач кафедри історії імені проф. М. П. Ковальського 

Національного університету «Острозька академія» 

м. Острог, Україна 

 

СТАНОВИЩЕ ЖІНОК В АФГАНІСТАНІ НА СУЧАСНОМУ 

ЕТАПІ: СОЦІАЛЬНО-ПРАВОВИЙ ТА ПОЛІТИЧНИЙ ВИМІР 

 

Проблема становища жінок в Афганістані у XXI ст. набула 

особливої гостроти після повернення руху «Талібан» до влади у серпні 

2021 р. Різке згортання прав і свобод жінок, системні обмеження 

доступу до освіти, праці, охорони здоров‟я та публічного простору 

зробили афганських жінок однією з найбільш уразливих соціальних 

груп у сучасному світі. Ця ситуація має не лише гуманітарний,  

а й політико-правовий та міжнародний вимір, адже дії де-факто влади 

суперечать базовим нормам міжнародного права у сфері прав людини. 

Становище жінок в Афганістані історично формувалося під впли- 

вом поєднання племінних традицій, норм шаріату та політичної 

нестабільності. У ХХ ст. спостерігалися хвилеподібні процеси еман- 

сипації та консервації жіночих прав. У 1920–1930-х рр. за правління 

Аманулли-хана здійснювалися спроби модернізації, зокрема відкри- 

валися школи для дівчат. У період 1960–1970-х рр. Конституція Афга- 

ністану гарантувала жінкам виборчі права та доступ до освіти [5, с. 28–29]. 

Радикальний злам відбувся у 1990-х рр. із приходом до влади 

«Талібану», коли жінки були практично усунуті з публічного життя. 

Після 2001 р., у період присутності міжнародної коаліції, спостері- 

галося часткове відновлення прав жінок: вони отримали доступ до 

освіти, медицини, парламентського представництва. Проте ці здобутки 

виявилися вразливими та значною мірою залежними від зовнішньої 

підтримки. 

Після встановлення контролю над територією Афганістану у 2021 р. 

рух «Талібан» запровадив комплекс нормативних та адміністративних 

обмежень, які суттєво звузили соціально-правовий статус жінок  



191 

і фактично усунули їх із публічного простору. Одним із найбільш 

резонансних рішень стала повна заборона середньої та вищої освіти для 

дівчат, що не лише порушує базові права людини, а й створює 

довгострокові загрози для розвитку країни в цілому [8].  

Паралельно було здійснено масове усунення жінок з державної 

служби та більшості сфер зайнятості, що призвело до різкого зростання 

жіночої бідності, особливо серед вдів і самотніх матерів. Значно 

обмежено свободу пересування жінок шляхом запровадження вимоги 

обов‟язкового супроводу чоловіка-родича (махрама), а також встанов- 

лено жорсткі норми дрес-коду, які стали інструментом соціального 

контролю [4]. За даними The Guardian (цит. за Букви), поліція моралі 

постійно переслідує жінок, і навіть за найменший проступок або 

підозру на нього, жінки отримують суворе покарання без змоги захис- 

тити себе в суді [6].  

Ключовим елементом встановлення влади руху «Талібан» у 2021 р. 

став демонтаж світської правової основи Афганістану. Зокрема, було 

скасовано Конституцію 2004 р., яка гарантувала жінкам рівні права  

та представництво, а також анульовано Закон про ліквідацію 

насильства щодо жінок, прийнятий у 2009 р. Ці законодавчі акти були 

замінені жорсткою інтерпретацією норм шаріату, що вивело справи про 

права жінок та домашнє насильство з-під юрисдикції цивільних судів. 

Паралельно із цим правовим зламом відбулася знакова політична зміна: 

«Талібан» ліквідував Міністерство у справах жінок – ключовий 

інститут, відповідальний за просування та захист прав жінок. На його 

місці було відновлено відоме за 1990-ми рр. Міністерство сприяння 

чесноті та запобігання пороку, яке стало інструментом соціального 

контролю та нагляду за дотриманням жорстких норм дрес-коду та 

сегрегації в публічному просторі. Ці кроки забезпечили інституціона- 

лізацію гендерної дискримінації, перетворивши обмеження прав жінок 

із політичної доктрини на обов'язкову державну політику [4]. 

Окремим кроком стало запровадження заборони на роботу жінок  

у національних та міжнародних неурядових організаціях, що суттєво 

ускладнило надання гуманітарної допомоги та підкреслило системний 

характер дискримінаційної політики режиму. За оцінками міжнародних 

правозахисних організацій, такі заходи не є фрагментарними чи тим- 

часовими, а становлять цілісну стратегію маргіналізації жінок і виклю- 

чення їх із соціального, економічного та політичного життя. Представ- 

ники ООН у своїх звітах визначають сучасну ситуацію в Афганістані як 

приклад інституціоналізованої гендерної дискримінації, що не має 

прямих аналогів у сучасному світі та становить серйозний виклик для 

міжнародної системи захисту прав людини [13]. 



192 

Обмеження прав жінок мають глибокі соціально-економічні наслід- 

ки для всього афганського суспільства. Заборона жіночої освіти 

призводить до втрати людського капіталу та довгострокового гальму- 

вання розвитку країни. Відсторонення жінок від ринку праці зменшує 

доходи домогосподарств, що є критичним в умовах гуманітарної кризи 

та масової бідності. Особливо вразливими є вдови, самотні матері та 

жінки-біженки. Обмеження доступу до медичних послуг негативно 

позначається на рівні материнської смертності та репродуктивного 

здоров‟я. Таким чином, дискримінаційна політика щодо жінок має 

кумулятивний ефект і поглиблює соціальну деградацію [3]. 

Попри репресивні умови, афганські жінки продовжують чинити 

опір. Форми спротиву варіюються від публічних протестів (особливо у 

2021–2022 рр.) до прихованих практик солідарності: підпільних шкіл 

для дівчат, неформальних освітніх курсів, онлайн-ініціатив [11]. Важ- 

ливу роль відіграє афганська жіноча діаспора, яка порушує питання 

прав жінок на міжнародних майданчиках, співпрацює з правозахис- 

ними організаціями та сприяє збереженню теми Афганістану у гло- 

бальному порядку денному [10]. 

Міжнародна спільнота після повернення «Талібану» до влади  

у 2021 р. однозначно засудила політику системних обмежень прав 

жінок в Афганістані. Провідну роль у цьому процесі відіграють ООН, 

Європейський Союз та міжнародні правозахисні організації, які вико- 

ристовують інструменти гуманітарної дипломатії, санкційного тиску  

та політики умовності міжнародної допомоги [12]. 

На рівні ООН ключовим механізмом моніторингу є Місія ООН  

з надання допомоги Афганістану (UNAMA), яка у своїх щорічних  

і спеціальних доповідях наголошує на системному характері дискри- 

мінації жінок і дівчат. У звітах 2022–2023 рр. обмеження, запроваджені 

«Талібаном», визначаються як безпрецедентні у сучасному світі, 

оскільки вони спрямовані на повне виключення жінок із суспільного, 

освітнього та професійного життя. Генеральний секретар ООН неодно- 

разово підкреслював, що Афганістан є єдиною державою, де на інсти- 

туційному рівні заборонено середню та вищу освіту для дівчат [1]. 

Рада ООН з прав людини ухвалила низку резолюцій, якими засу- 

дила дії де-факто влади та продовжила мандат Спеціального доповідача 

з прав людини в Афганістані. Важливим кроком стало документування 

порушень прав жінок для можливого подальшого використання  

в міжнародно-правових механізмах притягнення до відповідальності. 

Генеральний секретар ООН призначив Жоржетт Ганьон своїм новим 

заступником Спеціального представника (з політичних питань) в Афга- 

ністані у вересні 2024 року [2]. 



193 

Європейський Союз відмовився від дипломатичного визнання 

режиму «Талібану» та чітко пов‟язав будь-яку взаємодію з вимогами 

щодо дотримання прав жінок. Крім того, ЄС засудив запроваджену  

в Афганістані радикальним ісламістським рухом «Талібан» заборону на 

роботу жінок у неурядових організаціях [9]. У резолюціях Європей- 

ського парламенту політика талібів охарактеризована як серйозне 

порушення міжнародного права у сфері прав людини. Водночас гумані- 

тарна допомога надається переважно через структури ООН і міжна- 

родні неурядові організації, що дозволяє уникнути легітимації де-факто 

влади [7]. 

Становище жінок в Афганістані на сучасному етапі характери- 

зується системною та інституціоналізованою дискримінацією, що має 

глибокі соціальні, економічні та гуманітарні наслідки. Попри активну 

міжнародну риторику, ефективність зовнішнього впливу на внутрішню 

політику «Талібану» залишається обмеженою через ідеологічну 

замкненість режиму та відсутність дипломатичного визнання. Міжна- 

родні ініціативи зводяться переважно до гуманітарного та символіч- 

ного рівня. Проблема потребує довгострокових, комплексних підходів, 

спрямованих не лише на гуманітарну допомогу, а й на збереження 

освітніх та правозахисних ініціатив. Подальші дослідження мають 

зосереджуватися на ролі жінок як агентів змін навіть в умовах 

жорсткого репресивного режиму. 

 

Література: 

1. United Nations Assistance Mission in Afghanistan (UNAMA). Kabul, 

2025. URL: https://unama.unmissions.org/ (дата звернення: 07.12.2025). 

2. Leadership, UNAMA. United Nations Assistance Mission in Afgha- 

nistan (UNAMA). Kabul, 2025. URL: https://unama.unmissions.org/en/ 

group/54/content/270256 (дата звернення: 07.12.2025). 

3. Афганські жінки перебувають у майже повній соціальній, 

економічній і політичній ізоляції. Wonderzine. 2025. URL: 

https://www.wonderzine.me/wonderzine/life/news/22773-afganski-zhinki-

perebuvayut-u-mayzhe-povniy-sotsialniy-ekonomichniy-i-politichniy-

izolyatsiyi-oon-zhinki (дата звернення: 04.12.2025). 

4. Бежан, Ф., Фолтинова, К., Еррера, Х. К. Скасування конституції 

та драконівські укази: як Талібан обмежив свободу в усіх сферах  

життя афганців. Радіо Свобода. 15.08.2023. URL: 

https://www.radiosvoboda.org/a/afghanistan-taliban-represyvnyi-rezhym-

zhinky-dva-roky/32548773.html (дата звернення: 08.12.2025). 

5. Бехруз, Х. Становлення афганського права: основні етапи. 

Наукові праці Національного університету «Одеська юридична 

академія». 2016. Т. 18. С. 26–35. 



194 

6. В Афганістані публічно відшмагали 200 жінок за «моральні 

злочини». Букви. 08.05.2025. URL: https://bukvy.org/v-afganistani-

publichno-vidshmagaly-200-zhinok-za-moralni-zlochyny-the-guardian/ 

(дата звернення: 13.12.2025). 

7. ЄС засудив рішення «Талібану» заборонити жінкам Афганістану 

працювати в ООН. Укрінформ. 05.04.2023. URL: https://www.ukrinform.ua/ 

rubric-world/3693117-es-zasudiv-risenna-talibanu-zaboroniti-zinkam-

afganistanu-pracuvati-v-oon.html (дата звернення: 14.12.2025). 

8. ЄС засудив рішення «Талібану» закрити доступ до освіти для 

жінок Афганістану. Укрінформ. 2022. URL: https://www.ukrinform.ua/ 

rubric-world/3638749-es-zasudiv-risenna-talibanu-zakriti-dostup-do-osviti-

dla-zinok-afganistanu.html (дата звернення: 04.12.2025). 

9. ЄС засудив рішення талібів заборонити жінкам працювати  

в неурядових організаціях. Deutsche Welle. 2022. URL: 

https://www.dw.com/uk/es-zasudiv-risenna-talibiv-zaboroniti-zinkam-

pracuvati-v-neuradovih-organizaciah/a-64209257 (дата звернення: 

14.12.2025). 

10. Жіночий апартеїд і голод. Як «Талібан» вже два роки керує 

Афганістаном. BBC News Україна. 15.08.2023. URL: https://www.bbc.com/ 

ukrainian/articles/c72v4n2vj2mo. (дата звернення: 09.12.2025). 

11. Освіта всупереч утискам: боротьба афганських жінок і дівчат. 

Global Voices. 05.05.2025. URL: https://uk.globalvoices.org/2025/ 

05/05/12071/ (дата звернення: 12.12.2025). 

12. Отовська, Т. В ЮНЕСКО закликали «Талібан» забезпечити 

права дівчаток на освіту. УНІАН. 18.09.2021. URL: 

https://www.unian.ua/world/v-yunesko-zaklikali-taliban-zabezpechiti-prava-

divchatok-na-osvitu-novini-svitu-11549695.html (дата звернення: 

06.12.2025). 

13. Шах A. Становище афганських жінок в умовах нового 

талібанського режиму. Global Voices. 15.09.2021. URL: 

https://uk.globalvoices.org/2021/09/15/5670/ (дата звернення: 04.12.2025). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



195 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-49 

 

Дегтярьов В. Ю. 

здобувач другого (магістерського) рівня вищої освіти  

факультету історії і права 

Харківського національного педагогічного університету  

імені Г.С. Сковороди 

м. Харків, Україна 

 

Ямпольська Л. М. 

кандидат історичних наук, доцент,  

завідувач кафедри всесвітньої історії  

Харківського національного педагогічного університету  

імені Г.С. Сковороди 

м. Харків, Україна 

 

ТАЙВАНСЬКІ КРИЗИ 1954-1955 РР. І 1958 Р. ТА БЕЗПЕКОВА 

ПОЛІТИКА США В СХІДНІЙ АЗІЇ  

 

Станом на сьогодні Китайська Республіка (КР) отримала дипло- 

матичне визнання лише серед 12 держав світу. Більшість країн не 

визнають Тайвань юридично, однак підтримують із ним неофіційні 

економічні, торговельні або культурні відносини. США утримуються 

від офіційного дипломатичного визнання Тайваню з огляду на дотри- 

мання політики «одного Китаю», що просувається Китайською 

Народною Республікою (КНР) і супроводжується застосуванням нею 

інструментів політичного й економічного тиску, зокрема погрозами 

припинення співпраці та запровадження санкцій у разі відступу від цієї 

позиції. Однак КР має важливе значення в геополітиці та безпековій 

політиці США в Східній Азії. Відновлена стратегія національної 

безпеки США чітко вказує на те, що Індо-Тихоокеанський регіон буде 

полем ключових геополітичних та економічних битв у ХХІ ст.,  

що підсилює актуальність та наукову новизну дослідження. 

Мета публікації – проаналізувати тайванські кризи 1954–1955 рр.  

і 1958 р. у контексті безпекової політики США в Східній Азії. 

Після завершення Громадянської війни 1946–1949 рр. на конти- 

нентальному Китаї закріпилася влада Комуністичної партії Китаю 

(КПК), які очолював Мао Цзедун, тоді як лідер Гоміндану Чан Кайші  

з Народно-революційною армією змушений був відступити і закріпився 

на острові Тайвань. Проголошення обох сторін спадкоємцями «єдиного 

Китаю» створило прецеденти одразу для двох конфліктів – 



196 

міждержавного і легітимаційного. Зокрема, у Вашингтоні перемога 

комуністів сприймалася як стратегічна втрата. У руслі «політики 

стримування» та «доктрини Трумена» після Корейської війни  

1950–1953 рр. і зростання радянського впливу в регіоні Тайвань став 

розглядатися як ключова ланка оборонного «першого острівного 

ланцюга» [5, р. 88]. Республіканська адміністрація Д. Ейзенхауера, 

який прийшов до влади у 1953 р., зробила ставку на зміцнення 

військової присутності США в Азії та створення мережі союзів  

як проти КНР, так і проти СРСР [2, р. 44].  

Аналізуючи першу тайванську кризу 1954–1955 рр., слід зазначити, 

що впродовж 1954 р. ситуація в регіоні поступово загострювалася,  

а після нарощення військової присутності Китайської Республіки  

на прибережних островах напруга зросла ще більше. 11 серпня прем‟єр 

Держради КНР Чжоу Еньлай виступав із заявою про необхідність 

«визволення» Тайваню. 3 вересня війська Народно-визвольної армії 

Китаю (НВАК) відкрили артилерійський вогонь по острову Цзіньмень, 

який знаходився на відстані прямої видимості від міста Сямень  

у провінції Фуцзянь. У результаті обстрілу загинули двоє американ- 

ських військових радників [3, р. 238]. У листопаді 1954 р. розпочалися 

обстріли островів у районі Дачень.  

Враховуючи ситуацію «гарячої» фази конфлікту, США, що нама- 

галися уникнути війни за будь-яку ціну, надали відповідь максимально 

швидко й жорстко. У грудні 1954 р. між США та КР був укладений 

Договір про взаємну оборону, що набув чинності з 1955 р. і фактично 

гарантував військовий захист острова [1, р. 62]. У регіон було пере- 

кинуто 7-й флот ВМС США, дежсекретар Д. Ф. Даллес відкрито заявив, 

що США розглядають можливість застосування ядерної зброї  

у випадку ескалації [2, р. 103]. Унаслідок подальших воєнних дій  

18 січня 1955 р. війська НВАК зайняли острови Іцзяншань. А з 8 по  

12 лютого, під тиском наступу, сили КР разом із цивільним населенням 

були евакуйовані з островів Дачень за підтримки американського флоту 

[3, р. 311]. Так Вашингтон обрав тактику «стримування Китаю» 

«демонстрацією сили». У березні 1955 р., на тлі зростання напруги, 

Пекін несподівано пом‟якшив позицію та оголосив про готовність до 

переговорів. Цю зміну дослідники пояснюють поєднанням кількох 

чинників: внутрішніми економічними проблемами КНР, небажанням 

СРСР подальшої ескалації та рішучою позицією США [7, р. 426].  

СРСР і КНР були країнами соціалістичного табору, а відтак США 

закріпили за собою роль гаранта безпеки Тайваню [8, р. 83]. 

Друга тайванська криза прийшлася на 1958 рік. У серпні 1958 р. 

КНР розпочала нові інтенсивні обстріли тих самих островів. Цього разу 

ситуація була значно складнішою: через кілька років після Корейської 



197 

війни Пекін прагнув продемонструвати свою здатність чинити опір 

США та зміцнити позиції у відносинах із СРСР. США відповіли 

демонстративним посиленням військової присутності. Американські 

літаки й кораблі супроводжували транспортні конвої КРТ, запобігаючи 

блокаді островів. Ключовим стало передання тайванським військовим 

новітніх на той час ракет класу «повітря – повітря» AIM – 9 Sidewinder, 

що дало їм перевагу в повітряних боях проти китайських МіГів 

радянського виробництва [8, р. 102]. Китайські пілоти зазнали значних 

втрат, і до осені ескалація пішла на спад. Необхідно підкреслити, що 

конфлікт між КНР і Тайванем мав ідеологічний характер. У цей період 

напруження посилювалося під впливом глобальної протидії між 

соціалістичним і капіталістичним блоками, що розгорталася в умовах 

«холодної війни».  

США й надалі визнавали КР єдиною легітимною силою. Дія обо- 

ронного договору 1954 р. була підтверджена та фактично закріплена  

в контексті другої тайванської кризи 1958 р. Радянський Союз, 

відповідно до позиції, озвученої міністром закордонних справ  

А.А. Громико, підтримав Пекін у цьому протистоянні. Після завер- 

шення повітряних сутичок тайванська сторона повідомила про збиття 

щонайменше 25 винищувачів МіГ-17, з яких чотири були уражені 

ракетами АІМ – 98. Натомість КНР офіційно визнала втрату лише  

5 літаків різних моделей. Відтак, це був час використання 

технологічної переваги на полі бою. Другу тайванську кризу 1958 р. 

нерідко називають періодом, коли технологічна перевага США – 

частина ширшої стратегії «мир через силу» – стала вирішальним 

засобом стримування [6, р. 943].  

У двох тайванських кризах 1950-х рр. проявилися ключові прин- 

ципи зовнішньої політики республіканської адміністрації. Американ- 

ська сторона вважала, що лише демонстрація здатності до масштабної 

відплати, включно з ядерною, гарантує стабільність [5, р. 127]. Саме ця 

логіка змушувала Пекін зважати на наслідки ескалації будь-якого 

характеру. В той же час США поглиблювали безпекове співробіт- 

ництво з Японією, розташовуючи там свої військові бази. Японія  

і на сьогоднішній день є головним союзником США у Східній Азії, 

поряд із Філіппінами, Австралією, Південною Кореєю і Тайванем, який 

дотримується принципу нейтралітету та нарощує свої технологічні  

й безпекові показники. З того часу сформувався регіональний контур 

стримування, який існує й сьогодні [1, р. 118]. Під час другої 

тайванської кризи саме технологічні інновації стали вирішальним 

фактором. Цей підхід згодом еволюціонував у політику забезпечення 

союзників провідною зброєю – від Південної Кореї до Ізраїлю. Ядерна 



198 

зброя не була застосована, але її присутність у стратегічних розра- 

хунках була головним стримуючим елементом.  

Тайванські кризи стали поворотними моментами у формуванні 

нинішньої політики США в Індо-Тихоокеанському регіоні. Політика  

Д. Ейзенхауера (1953-1961) «peace through strength» («мир через силу») 

стала стратегічно стійкою й реалізується сьогодні. По-перше, США 

закріпили Тайвань як стратегічного союзника, що забезпечував 

присутність США на першій лінії протистояння з КНР [4, р. 171–172]. 

По-друге, вони продемонстрували ефективність поєднання військової 

потуги з дипломатичною стриманістю. По-третє, підтвердили,  

що Пекін схильний уникати прямих, у тому числі і військових, зіткнень 

із США, у ситуації, коли останні демонструють чітку позицію  

[7, р. 430]. Одним із довгострокових наслідків був розгляд Вашинг- 

тоном Тайванської протоки як ключового елементу регіонального 

балансу сил. У наступні десятиліття США продовжили підтримувати 

обороноздатність острова, включно з ухваленням Закону про відносини 

з Тайванем (1979) та політикою нейтралітету.  

Останніми роками КР демонструє високопрофесійну модель роз- 

витку. 60% всіх чіпів технічних пристроїв світового ринку належать 

Тайваню як країні-виробнику; кібербезпека, створення проєктів 

стартап-екосистеми, технопарки і розвиток SME – все це сьогоднішній 

Тайвань. КР залишається головним форпостом і бастіоном безпекової 

політики США у Індо-Тихоокеанському регіоні та має всі шанси  

й перспективи на мир, розвиток і світове визнання. 

 

Література: 

1. Bush R. C. At Cross Purposes: U.S. – Taiwan Relations Since 1942. 

New York : M. E. Sharpe, 2004. 304 p.  

2. Christensen T. J. Useful Adversaries: Grand Strategy, Domestic 

Mobilization, and Sino-American Conflict, 1947–1958. New Jersey: 

Princeton University Press, 1996. 352 p. URL: https://www.h-net.org/ 

reviews/showpdf.php?id=1106 

3. Foreign Relations of the United States (FRUS), 1952–1954.  

Vol. XIV: China and Japan. Washington: U.S. Government Printing  

Office, 1985. URL: https://search.library.wisc.edu/digital/ 

A2LWVT7DTTEDZP8W/pages/ACDCHMPAAPPKTS8N?as=text&view=

scroll 

4. Foreign Relations of the United States (FRUS), 1955–1957. Vol. II: 

China. Washington: U.S. Government Printing Office, 1988. URL: 

https://search.library.wisc.edu/digital/AK7LYDN2XR55Z78Q/pages/ASQY

IIFQMS7KLK8S?as=text&view=scroll 



199 

5. Gaddis J. L. Strategies of Containment: A Critical Appraisal  

of American National Security Policy During the Cold War. Oxford :  

Oxford University Press, 2005. 512 p.  

6. Huang M.-L. Taiwan‟s Security and the U.S. Pivot to Asia. Asian 

Survey. 2014. Vol. 54. № 6. P. 941–967. 

7. Ross R. S. The 1954–1955 Taiwan Strait Crisis Reconsidered.  

The Journal of Asian Studies. 1999. Vol. 55. № 2. P. 421–442. 

8. Tucker N. B. Strait Talk: United States – Taiwan Relations  

and the Crisis with China. Cambridge: Harvard University Press, 2009.  

395 p. URL: https://journals.openedition.org/chinaperspectives/5293 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-50 

 

Досенко А. К. 

кандидат наук із соціальних комунікацій, доцент, 

завідувач кафедри журналістики  

Таврійського національного університету імені В. І. Вернадського 

м. Київ, Україна 

 

ОБРАЗ КИТАЮ В УКРАЇНСЬКОМУ МЕДІЙНОМУ ПРОСТОРІ 

 

ХХІ століття стало часом зміну світового порядку: ми живемо  

в епоху коли багатогранний план де динаміка усіх змін та процесів  

є невідворотнім процесом в всіх сферах, зокрема й інформаційній. 

Прикладом цьому слугує ситуація в Україні – коли на світовій 

інформаційній арені висвітлюється образ країни та народу, що чотири 

роки протистоїть агресорові, але замість тотальної підтримки від 

світових партнерів, зокрема одного із гарантій безпеки отримує примус 

до капітуляції. Чи можна стверджувати, що світовий демократичний 

порядок у світі змінюється на тоталітарний? І яким чином це знаходить 

відображення у медіапросторі? Ці питання лишаються відкритими. 

Сьогодні на терени українських та європейських медіа виходять країни, 

які раніше лишалися в тіні та не мали достатньо уваги. Серед них 

країни тюркського світу, Іран, Ірак, Китай. У даній науковій роботі 

увагу хотілось би приділити питанню образу Китаю в площині 

українського медіапросторі як країні, яка беззаперечно має непрямий 

стосунок до російсько-української війни.  

Китай досягає свого посилення на світовій арені передусім через 

економічний чинник, адже саме ця країна є другою країною світу за 



200 

економічними потужностями [2]. У вітчизняних медіа ця країна часто 

висвітлюється як партнер країни-агресора, який забезпечує рф зброєю 

та складовими до бойового оснащення. Багато науковців, політиків, 

громадських діячів критикують Китай за його зовнішню політику: 

агресію щодо Тайвані та відверту позицію щодо колонізації; поставку 

зброї рф. Тобто, образ цієї країни сприймається крізь призму участі  

в світових конфліктах першочергово, тоді як на другий план виходять 

економічні та культурні показники. 

На думку С. Даниленка «Образ Китаю у національних українських 

медіа має відвертий стереотипізований характер» [1]. Автор зазначає, 

що журналісти, які висвітлюють тему Китая у вітчизняному 

інформаційному просторі роблять це із багатоьох причин окреслюючи 

особливості співпраці обох країні, зввртаючи увагу, що наявні 

«….нечасті у медійному просторі фахівці-синологи – у більшості,  

за винятком останніх, ретранслюють вже закріплені у нашому інфор- 

маційному просторі тези, що формують стійкі міфи про історію, 

сучасне, а почасти і майбутнє Китаю» [1]. Наразі, низка українських 

медіа дуже оборежно піднімає тему співпраці, адже Китай та Україна 

мають потужні торгівельні стосунки. Можна констатувати той факт, що 

вплив тематики про Китай в Україні не надто великий, навідміну від 

тематики про ЄС чи США. 

На думку О. Коваля «…урядові та офіційні ЗМІ в Україні, тради- 

ційно, не мають високих рейтингів і значної аудиторії, їх фінансування 

зазвичай обмежене бюджетом, хоча вони мусять виконувати провідну 

роль у розповсюдженні офіційної інформації. Саме на державні ЗМІ 

сьогодні покладені головні завдання у протидії агресії (військової  

та інформаційної) з боку Російської Федерації, а також з поширення 

позиції українського уряду на світ». Далі автор розвиває думку щодо 

відсутність сформульованої національної ідеї вітчизняним медіа, 

наголошуючи, що їм важко насаджувати через це патріотичні наративи 

в суспільстві та за кордоном. «Українські медіа не формують 

громадську думку, а радше виступають ретрансляторами думок, які 

присутні у суспільстві, а подекуди лише відображають ідеї власника 

ЗМІ» [3]. Тобто, можна зробитии висновки, що українським медіа 

повинні перестати виконувати функцію ретранслятора і взяти на себе 

функцію генератора суспільної свідомості. Традиційні медіа мають 

більше приділяти уваги висвітленню діяльності країн, які опосе- 

редковано приймають участь у збройному конфліктів підтримуючи 

країну-агресора. Якщо у Китаї війна в Україні висвітлюється крізь 

призму російської пропганади, то в українському медійному просторі 

Китай постає у двох ракурсах: по-перше «сірим кардиналом», що керує 

у тіньовому форматі; по-друге, економічним партнером нашої держави.  



201 

Враховуючи зазначений ракурс, одним із можливих механізмів 

перелаштування взаємовідносин могла б стати посилення медійної 

співпрації між Китаєм та Україною в інформаційному середовищі.  

На думку Сергія Коваля «Якщо вивчати досвід країн, яким вдалося 

налагодити взаємовідносини з Китаєм, то бажано було посилювати 

співпрацю перш за все через обмін програмами та готовими 

інформаційними продуктами для телебачення і радіо, для друкованих 

ЗМІ – варто говорити про обмін матеріалами і правами на передрук 

статей, для інформаційних агенцій – про дозволи на розміщення 

матеріалів у інформаційних стрічках одне одного, або права на 

використання інформації для написання своїх матеріалів. Для сталої 

співпраці необхідно, звичайно, підготувати журналістів та менеджерів, 

які будуть у межах своєї компетенції відповідати за китайський 

контент, а також за адаптацію і розміщення українського контенту  

в Китаї» [3]. Зазначене, звичайно, є механізмом не легким, а в часи 

війни певно і неможливим, але цей шлях є перспективним для 

майбутнього, адже в певних сегментах Китай стає дуже сильним та 

впливом світовим партнером, з яким не можна не рахуватися.  

Висновки. Українські медіа дуже обережні у форматі висвітлення 

Китаю, адже він є одним із важливих торгівельних партнерів України, 

хоча зазначена позиція дещо похитнулась під час повномасштабного 

вторгнення рф. Китай, сприймається українцями як країна, що  

в переважній більшості підтримує рф, а це значно знизило іміджеві 

показники Китаю в очах українців.  

Наразі образ зазначеної країни стереотипізований, що обумовлено 

низкою факторів. Український стороні варто було б спробувати 

поглибити співпрацю в інформаційну сегменті, що дало б шанс 

протистояти російській пропаганді та посилити іміджу України в очах 

китайської сторони. 

 

Література:  

1. Даниленко С. Образ Китаю в українському медійному просторі. 
Geostrategy. URL: http://geostrategy.ua/news/obraz-kitau-v-ukrainskomu-

mediinomu-prostori 

2. Ван Дацзюнь Концепт Китай в українській мовній картині світу. 
Філологія ХХІ століття. Збірник наукових праць студентства й наукової 

молоді (за матеріалами ХІ Всеукраїнської науково-практичної 

конференції студентства й наукової молоді, Харків, 15 квітня  

2021 року. С 36–37. URL: https://dspace.hnpu.edu.ua/server/api/ 

core/bitstreams/e04fd7bd-fcfe-4598-85f1-264ca3e6c4ff/content 

3. Коваль О. А. ЗМІ у відносинах України та КНР: як використати 

можливості медіа для співробітництва. Українська асоціація 



202 

китаєзнавців. URL : https://sinologist.com.ua/koval-o-zmi-u-vidnosynah-

ukrayiny-ta-knr-yak-vykorystaty-mozhlyvosti-media-dlya-spivrobitnytstva/ 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-51 

 

Litkevich V. S. 

Candidate of Juridical Sciences, Associate Professor, 

Research Fellow, Department of Criminal Law  

University of Mannheim, Germany 

 

TRANSNATIONAL TRENDS IN COMBATING CORRUPTION  

AND THE CHINESE MODEL IN THE CONTEXT OF THE GLOBAL 

ANTI-MONEY LAUNDERING SYSTEM
1
 

 

At the end of the 20th century, the international community recognised 

that corruption had acquired a distinctly transnational character and was 

increasingly undermining economic development, security, and institutional 

stability, particularly in developing states. In the context of financial market 

liberalisation and heightened capital mobility, traditional national anti-

corruption mechanisms proved insufficient, while the existing international 

regulatory landscape remained fragmented: regional instruments – such as 

the 1997 OECD Convention on Combating Bribery of Foreign Public 

Officials, Council of Europe conventions, and OAS documents – addressed 

individual aspects of the problem without forming a coherent global regime. 

Against this backdrop, the United Nations Convention against Corruption 

(UNCAC) was adopted – the first universal instrument to integrate 

prevention, criminalisation, institutional strengthening, international coope- 

ration, and asset recovery into a single comprehensive framework [1]. The 

Convention marked a conceptual shift in the international anti-corruption 

regime, which, by analogy with the anti-money-laundering (AML) system 

[2, p. 4], can be broadly divided into preventive and enforcement 

components: prevention of corruption risks and promotion of good 

governance on the one hand, and criminal prosecution, punishment, and 

confiscation of illicit assets on the other. 

Alongside legal and institutional mechanisms, so-called "soft" forms  

of influence play an increasingly important role in shaping anti-corruption 

                                     
1 Funded by the Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG, German Research 

Foundation) – Project Number: 544729875 



203 

dynamics – global indices, conditionalities attached to international 

assistance, investigative journalism, and civil society oversight. These 

instruments generate additional incentives for reform, to which states 

respond based on their economic interests, political configurations, and 

security considerations [3, p. 1]. 

Within this broader context, the Financial Action Task Force‟s (FATF) 

Forty Recommendations embed corruption-related risks into the architecture 

of global AML/CFT standards, recognising corruption as one of the key 

predicate offences for money laundering. The agreed international AML 

norms constitute an internally consistent system of obligations that states 

must implement in ways compatible with their institutional capacities, 

governance systems, and political regimes [4, p. 7]. 

China represents a salient example of a state that combines deep 

integration into global economic structures with a politically centralised, 

party-controlled anti-corruption system. The Chinese model has been shaped 

by the interaction of global regulatory expectations, domestic political 

priorities, and the strategic objectives of economic modernisation. 

China's Anti-Corruption System in the Early 2000s [5, р. 3–20].  

At the beginning of the 2000s, China faced substantial internal structural 

constraints and increasing external pressures associated with preparations  

for accession to the WTO, as well as recognition of the significant macro- 

economic losses generated by corruption. Expert assessments suggested that 

«13–16 per cent of GDP, and estimated that 15–20 per cent of public project 

funds „leak‟ into private hands. up to 20 per cent of state investment 

resources were diverted from their intended purposes» [5, p.11 ]. 

The government‟s declared "war on corruption" was accompanied  

by high-profile investigations and prosecutions, but also by severely 

repressive measures, including the use of the death penalty – a practice that 

drew considerable criticism from a human rights perspective. The sharp rise 

in investigations (over 45,000 cases in 2000) illustrated both the scale  

of the problem and the political imperative to demonstrate a resolute 

response [5, p. 11]. 

The Central Commission for Discipline Inspection (CCDI) of the Chine- 

se Communist Party remained the central institutional actor, combining 

disciplinary functions with quasi-investigative powers. Its lack of institu- 

tional independence and limited transparency differentiated the Chinese 

system from the parallel trend towards the establishment of autonomous 

anti-corruption agencies in the Asia-Pacific region. Limited administrative 

reforms – including procedural simplification and the introduction of tenders 

for major public projects – only partially mitigated corruption risks, while 

civil society remained weak and closely monitored. 



204 

By 2001, China‟s anti-corruption architecture represented a system 

characterised by political centralisation, high levels of repression, and 

selective administrative modernisation. Its primary function was the mainte- 

nance of internal stability and the legitimacy of the ruling party, rather than 

the development of an autonomous, accountable, and rule-of-law-based anti-

corruption framework. 

Evolution and Effectiveness According to FATF Assessments  

(Until 2019). China‟s continued economic expansion and growing integ- 

ration into global financial flows led to a gradual shift in anti-corruption 

priorities towards mechanisms of financial control and legal regulation. 

According to the FATF mutual evaluation, corruption became one  

of the major predicate offences, alongside illegal fundraising, tax crimes, 

fraud, illegal gambling, and drug trafficking. Between 2013 and 2016,  

over 2.6 million individuals were convicted of predicate offences, reflecting 

the tightening of criminal policy in sectors generating substantial illicit 

profits [6, p. 72]. 

Unlike the early 2000s – when corruption was viewed primarily  

as a threat to political stability – by the 2010s it had been incorporated  

into a broader framework of combating income-generating crime,  

with an increased emphasis on asset recovery. 

A major institutional innovation was the creation of an asset-recovery 

infrastructure: between 2014 and 2016, approximately 8.64 billion yuan was 

repatriated from more than 90 jurisdictions [6, p. 7]. This stood in stark 

contrast to the early 2000s, when transnational corruption and asset flight 

received limited policy attention. FATF experts nevertheless identified 

persistent structural challenges, including underground banking, misuse  

of legal entities, and insufficient transparency in beneficial ownership. 

Asset Confiscation as an Indicator of Effectiveness. FATF data  

for 2013–2017 underscore the scale and sophistication of China‟s 

confiscation policy. The use of three categories of confiscation – instrumen- 

talities, direct proceeds, and equivalent value – enabled the establishment  

of a comprehensive asset-seizure framework. In corruption-related cases, 

authorities executed 11,058 confiscations of instrumentalities (2.1 million 

yuan), 43,568 confiscations of criminal proceeds (over 20 billion yuan),  

and 27,591 cases involving equivalent value (approximately 9.048 billion 

yuan), totalling 82,217 procedures across 71,048 proceedings [6, pp. 83–85]. 

Overall, more than 29 billion yuan in assets were confiscated – a result  

that illustrates a systemic shift from a predominantly repressive to a financial 

and institutionally grounded model of counteraction. 

According to China's Central Commission for Discipline Inspection 

reporting for 2024, 360 cross-border corruption cases were investigated 

within special operations, 32.2 billion yuan in losses were recovered,  



205 

1,597 fugitives were repatriated, and 18.28 billion yuan in illicit assets were 

returned [7]. 

FATF evaluators emphasise that although corruption remains among  

the most serious crimes in China, it does not negatively affect the overall 

effectiveness of the AML system – a notable contrast to the situation  

at the beginning of the 2000s, when corruption posed systemic risks  

to political stability. Gradual institutionalisation and the expansion  

of financial-investigative tools have contributed to a more structured and less 

campaign-driven approach. 

Conclusions. A comparative analysis of China‟s anti-corruption system 

in 2001 and 2019 reveals a profound transformation: from a politically 

controlled, predominantly repressive model to a financially oriented system 

capable of large-scale asset recovery and deeply integrated into the global 

AML regime. At the same time, the Chinese model remains asymmetrical: 

strong internal performance coexists with party-centralised control, limited 

transparency, and selective international cooperation. These features ensure 

effective protection of state interests but raise questions concerning 

compliance with the principles of the rule of law and the global public 

interest in anti-corruption governance. 

Against this background, China‟s extensive experience in the persistent 

prosecution of corrupt officials, large-scale confiscation of illicit assets,  

and repatriation of both individuals and unlawfully exported funds offers 

significant practical value for Ukraine. Most notably, it demonstrates the 

institutional capacity to trace financial flows, sustain transnational 

cooperation, employ financial-investigative methodologies, and build long-

term asset-recovery mechanisms. Nevertheless, any adaptation of the 

Chinese experience in Ukraine must be firmly grounded in democratic 

oversight, procedural transparency, and robust guarantees of the rule of law. 

 

Bibliography: 

1. United Nations Office on Drugs and Crime. United Nations 

Convention against Corruption. New York : United Nations, 2004.  

URL: https://www.unodc.org/documents/brussels/UN_Convention_Against_ 

Corruption.pdf 

2. Reuter, P., & Truman, E. Chasing Dirty Money: The Fight Against 

Money Laundering. Washington, DC: Peterson Institute for International 

Economics, 2004. URL: https://www.piie.com/bookstore/chasing-dirty-

money-fight-against-money-laundering. 

3. Kelley, J. G., & Simmons, B. A. The Power of Global Performance 

Indicators. Cambridge: Cambridge University Press, 2020. 

4. Financial Action Task Force (FATF). International Standards  

on Combating Money Laundering and the Financing of Terrorism & 



206 

Proliferation (The FATF Recommendations). Paris : FATF, 2012–2025. 

URL: https://www.fatf-gafi.org/en/publications/fatfrecommendations/fatf-

recommendations.html 

5. Transparency International. Global Corruption Report 2001. Edited 

by R. Hodess, J. Banfield, and T. Wolfe. Berlin: Transparency International, 

2001. URL: https://files.transparencycdn.org/images/2001_GCR_Inaugural_ 

EN.pdf 

6. Financial Action Task Force (FATF). Anti-Money Laundering and 

Counter-Terrorist Financing Measures – People‟s Republic of China: Fourth 

Round Mutual Evaluation Report. Paris : FATF, 2019. URL: http://www.fatf-

gafi.org/publications/mutualevaluations/documents/mer-china-2019.html 

7. Li Xi. “Report on the Work of the Central Commission for Discipline 

Inspection at the Fourth Plenary Session of the 20th CCDI.” Xinhua News 

Agency, February 27, 2025.URL: https://archive.ph/sBwtB#selection-24.0-

445.143 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-52 

 

Назарчук О. М. 

кандидат історичних наук, доцент, 

доцент кафедри політичних технологій 

Київського національного економічного університету  

імені Вадима Гетьмана 

м. Київ, Україна 

 

РОЛЬ НАЦІОНАЛЬНОЇ ЕЛІТИ  

У СТАНОВЛЕННІ РЕСПУБЛІКИ КОРЕЯ 

 

Республіка Корея (РК) – держава утворена на рунах війни  

1950–1953 рр. на Корейському півострові сьогодні є однією з найпро- 

гресивніших країн цивілізованого світу. Це стосується як її економіки, 

так і суспільно-політичного ладу, що сформувалися багато в чому  

в результаті діяльності президента Пак Чон Хі (Park Chung Hee) 

зокрема, так і нової загальнонаціональної південнокорейської еліти 

загалом. Симбіоз авторитарного лідерства та національної відданості 

стали ключовими факторами подолання економічної стагнації, коруп- 

ції, неефективного управління, залежності від зовнішньої допомоги  

та перетворення країни на одного із «східноазійських тигрів». 



207 

Аналіз ролі національної еліти в економічному зростанні Південної 

Кореї дозволяє виділити ключові аспекти її діяльності, пов‟язані як  

із конфліктністю, так і здатністю до співпраці, взаємодією між політич- 

ними та економічними елітами (державною бюрократією, власниками 

великого бізнесу), визнанням важливості державних ініціатив та прак- 

тичних дій. 

Особливий інтерес при цьому становить подвійний аспект корей- 

ського досвіду: з одного боку, ефективність загальнонаціонального 

політичного керівництва у досягненні економічних цілей, з іншого – 

ризики концентрації влади, притаманні авторитарному режиму. 

Генерал Пак Чон Хі прийшов до влади в результаті військового 

перевороту 16 травня 1961 року [13]. Невеликій кількості молодих 

офіцерів, вдалося скинути уряд, який мав владу над 600-тисячною 

армією [11]. 

Гаслами заколотників були: антикомунізм, боротьба з корупцією, 

подолання бідності й встановлення економічної самодостатності Рес- 

публіки Корея [8, с. 189]. Режим Пака назвав цей переворот «військо- 

вою революцією для відновлення нації» [9].  

Багато корейців підтримали переворот, сподіваючись залишити  

у минулому бідність і труднощі, пов‟язані з наслідками японської коло- 

нізації, Корейської війни та невдалих реформ попередніх адміністрацій. 

Більш того, ідеї антикомунізму та модернізації стали основою для 

співпраці між військовими та інтелектуальною елітою.  

Після захоплення влади Пак Чон Хі швидко зміцнює свою позицію, 

використовуючи армію та розширюючи вплив серед військових, 

оскільки для реалізації планів Паку необхідна була політична еліта 

лояльна до нього. 

Нова влада встановила контроль над інформаційною елітою: медіа 

стали інструментом пропаганди, уряд використовував їх для підтримки 

режиму. Пак вів цілеспрямовану політику обмеження впливу попе- 

редніх економічних еліт, які підтримували стратегію імпортозаміщення 

адміністрації колишнього президента Лі Синмана [12]. 

Застосовуючи антикомуністичну ідеологію національної безпеки, 

Пак придушував своїх опонентів, переслідував політичних ворогів, 

засуджуючи їх до ув'язнення, а іноді й до страти [9]. 

Нова еліта створила структури, які стали ключовими не лише для 

централізації влади, а й для запуску динамічної економіки. Це визна- 

валось й іноземними експертами, наприклад, послом США у РК  

С. Бергером, який зазначав наступне у листі до державного секретаря 

США Д. Раска від 15 грудня 1961 р.: «Я вважаю, що політична ситуація 

тепер досить стабільна… Коли хунта прийшла до влади у травні, майже 

ніхто не знав, хто вони і що вони планують. Тепер вони утвердилися як 



208 

група здатних, енергійних і відданих людей, які прагнуть здійснити 

справжні реформи, закласти основи для чесного та ефективного уряду  

і повернути представницьке правління…» [1]. 

30 серпня 1963 року Пак залишив військову службу і висунув свою 

кандидатуру на президентських виборах від створеної ним Демокра- 

тичної Республіканської партії (ДРП).  

17 грудня 1963 року Пак Чон Хі офіційно обійняв посаду прези- 

дента Республіки Кореї, проголосивши курс на модернізацію країни. 

Цей період отримав назву «керованої демократії». 

Для досягнення цілей модернізації країни були залучені дві ключові 

групи еліт: технократи з досвідом у плануванні та економічних рефор- 

мах, колишні генерали, менеджери і професійні адміністратори, 

вмотивовані досягненням поставлених цілей.  

Вагомим елементом ефективності нової еліти була й система регу- 

лярного навчання: урядовці проходили стажування за кордоном, опано- 

вуючи адміністративні практики західного зразка та застосовуючи 

набутий досвід.  

Втім, важливо визнати й деяку неоднозначність ролі технократів  

у політичному процесі: з одного боку, вони мали значний вплив 

завдяки своїм знанням та досвіду, а з іншого – були обмежені рамками 

політичної системи.  

Суттєва роль технократів і бюрократії виявила себе, зокрема, у реа- 

лізації такої основоположної економічної стратегії РК, як забезпечення 

експортно-орієнтованої моделі розвитку. Конепцію цих реформ сфор- 

мував Чан Кі Йон, ключова фігура в економічній команді прези- 

дента. Саме він запропонував стратегію експортно-орієнтованої інду- 

стріалізації, натхненну японським досвідом [5, с. 27–28]. 

Для реалізації амбітних планів уряд створив умови для розвитку 

великих багатопрофільних корпорацій, відомих як чеболі (за при- 

кладом корпорацій Samsung, Hyundai, LG ін.). При цьому, одним  

із аспектів взаємодії між урядом і великим бізнесом стала концепція 

“взаємних заручників” (mutual hostages), коли кожна зі сторін залежить 

від іншої, не здатна повною мірою здобути перевагу, й тому вони 

змушені співпрацювати [6, с. 199]. 

Успіх економічних реформ був неможливим без американської 

допомоги та тісної співпраці зі США, відносини з якими стали опорою 

для зовнішньої стабільності й економічного розвитку РК [10].  

При цьому, Корея не слідувала бездумно американським порадам,  

а намагалася розробити власну незалежну стратегію економічного 

розвитку [7, с. 6]. 

Пак, як колишній військовий японської армії, мав й особисту при- 

хильність до Японії [8, с. 192]. Загалом вся японська військова культура 



209 

вирішальним чином сформувала повоєнне покоління військових лідерів 

Кореї [4]. Але політика нормалізації відносин з Японією почала 

викликала спротив серед корейців, зокрема, студентів та інтелектуалів. 

Втім, попри внутрішньосуспільну опозицію, співпраця з Японією 

сприяла модернізації РК. Японія виплатила РК багатомільйонні ком- 

пенсації за свою окупацію та одночасно інвестувала у корейську 

економіку. До того ж важливого значення набула не тільки фінансова 

допомога, надана Японією, а й доступ до японських технологій. 

Окрім цього, успіх РК був зумовлений й низкою неекономічних 

факторів. Зокрема, соціально-культурними змінами у суспільстві. 

Влада формувала не тільки економічну основу країни, а й національну 

ідентичність, впливаючи на соціальні структури, культуру, освіту. 

Еліта на чолі з Паком була мотиватором змін, спрямованих на збере- 

ження й вдосконалення корейських культурних традицій і зміцнення 

національної єдності [9]. 

Пак наголошував, що корейцям необхідно стати новими людьми, 

щоб бути рушійною силою для модернізації промислових, еконо- 

мічних, культурних і соціальних структур, знищення старих вад і ко- 

рупції, реалізації необхідних соціальних реформ для подолання 

занепаду моралі [8, с. 190]. 

Паралельно посилюються авторитарні тенденції. Однією з причин 

була необхідність, на думу Пака, боротьби з політичними опонентами.  

У 1971 році, незважаючи на опозиційні протести, Пак Чон Хі втретє 

стає президентом. 

21 листопада 1972 року в умовах воєнного стану було проведено 

референдум, на якому схвалили нову Конституцію, що набрала чин- 

ності 26 грудня 1972 року, поклавши початок Четвертій Республіці.  

При цьому з‟являються нові проблеми в середині президентської 

команди. Показовим стає конфлікт між Кім Чже Ґю, який у грудні  

1976 став директором Корейського центрального розвідувального 

управління (КЦРУ) та головою Служби безпеки президента Пака –  

Ча Чі-чулем, який почав активно втручатися у діяльність розві- 

дувального управління. Конфлікт став відображенням боротьби  

за владу та розбіжностей у підходах можновладців, як реагувати  

на внутрішні проблеми, включно із зростаючою опозицією до режиму. 

У 1978 році Пак Чон Хі був переобраний на новий президентський 

строк. Проте результати парламентських виборів того ж року 

продемонстрували зростаюче суспільне невдоволення. Жорстке 

протистояння між владою та опозицією підняло чергову протестну 

хвилю серед студентів. Почалися масові акції у містах Пусан і Масан, 

охопивши весь регіон, де раніше Пак користувався підтримкою.  



210 

Кульмінацією конфлікту стало вбивство Пак Чон Хі 26 жовтня  

1979 року Кім Чже Ґю під час чергового гострого обговорення методів 

придушення протестів.  

Після арешту Кім Чже Ґю заявив, що його вчинок був продик- 

тований патріотичними мотивами та прагненням до демократії. Цей 

інцидент продемонстрував глибокий розколи серед правлячої еліти,  

де одні підтримували посилення репресій, а інші прагнули до більш 

відкритої політичної системи, стабільності та зменшення насильства.  

Як стало зрозуміло, незважаючи на економічний прогрес, політич- 

ний режим Пака Чон Хі поступово став нестабільним, зокрема, через 

внутрішні конфлікти в еліті та зростаюче невдоволення населення. 

Роль політичної і державної еліти у процесі економічного зростання 

Республіки Корея важко переоцінити: від визначення цілей економічної 

політики, галузей для розвитку й експорту, орієнтирів для підприємств 

до прямого державного регулювання й контролю. Політична еліта на 

чолі з Пак Чон Хі стала не лише ініціатором і координатором амбітних 

економічних реформ, а змогла їх здійснити, виконавши стратегічну, 

організаційну, мобілізаційну, інтегративну функції. 

Адміністрації Пака вдалося підготувати еліту, яка, навіть за склад- 

них соціально-економічних і політичних умов, знаходила можливість 

реалізації економічних завдань та планів економічного розвитку, що 

вивели країну на передові рубежі сучасного світу. 

 

Літераура: 

1. Погорєлова І., Дудко І. «Як США допомагали відновити 

Республіку Корея: уроки для України». ГО Інститут американістики. 

2024. URL: https://inam.org.ua/pdf/Institute_of_American_Studies_ 

How_did_USA_help_rebuild_Republic_of_Korea_in_Ukrainian.pdf (дата 

звернення: 11.01.2025). 

2. Berger S. “Letter from the Ambassador to Korea (Berger)  

to Secretary of State Rusk” Seoul, December 15, Foreign Relations  

of the United States, 1961–1963, 1961. Vol. XXII. URL: 

https://history.state.gov/historicaldocuments/frus1961-63v22/d249 (accessed 

January 21, 2025). 

3. Biography Park Chung Hee 1917-1979, Wilson Center Digital 

Archive. URL: https://digitalarchive.wilsoncenter.org/people/park-chung-hee 

(accessed January 21, 2025). 

4. Dudko I. and Pohorielova I. (2024), “On the issue of trends  

of the post-war reconstruction of South Korea: experience for public 

administration in Ukraine”. Державне управління. 2024. № 1(19).  

Р. 15–21. URL: https://doi.org/10.17721/2616-9193.2024/19-3/22 (accessed 

January 21, 2025). 



211 

5. Eckert C. J. Park Chung Hee and Modern Korea: The Roots  

of Militarism 1866–1945. Harvard University Press. 2016. URL: 

https://londonkoreanlinks.net/book_item/park-chung-hee-and-modern-korea/ 

(accessed January 21, 2025). 

6. Irwin D. A. From Hermit Kingdom to Miracle of the Han: Policy 

Decisions that Transformed South Korea into an Export Powerhouse. 

Working Paper 29299. National Bureau of Economic Research. 2021. URL: 

https://www.nber.org/system/files/working_papers/w29299/w29299.pdf 

(accessed January 21, 2025). 

7. Kang D. Cut from the same cloth. Bureaucracies and rulers  

in South Korea, 1948–1979, in Y.-S. Chang and S.H. Lee (eds.), 

Transformations in Twentieth Century Korea (1st ed.), Routledge, London, 

2006. Pp. 186–218. URL: https://doi.org/10.4324/9780203968277 

8. Kim H.-A. Korea‟s development under Park Chung Hee: rapid 

industrialization, 1961–1979, London : Routledge Curzon, 2004. P. 271. 

9. Lee E.-J. The 1960s in South Korea: Modernisation, Nationalism 

and the Pursuit of Democratisation. International Quarterly for Asian 

Studies, 2021. № 52 (3–4), Pp. 187–205. URL: https://doi.org/ 

10.11588/iqas.2021.3-4.16181 

10. Moon S. The Cultural Politics of Remembering Park Chung Hee. 

Asia-Pacific Journal, 2009. Volume 7, № 5. URL: https://apjjf.org/ 

seungsook-moon/3140/article (accessed January 21, 2025). 

11. Savada A. and Shaw W. South Korea: A Country Study. 

Washington : GPO for the Library of Congress. 1990. URL: 

https://countrystudies.us/south-korea/ (accessed January 21, 2025). 

12. Steinberg D. I. Foreign aid and the Development of the Republic 

of Korea: The effectiveness of the concessional assistance. AID Evaluation 

Special Study. 1985. № 42, Washington : U.S. Agency for International 

Development. URL: https://pdf.usaid.gov/pdf_docs/pnaal075.pdf (accessed 

January 21, 2025). 

13. Tokola M. (2017). The case of South Korea. Special Forum. 

24 April. URL: https://theasanforum.org/the-case-of-south-korea/ (accessed 

January 21, 2025). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



212 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-53 

 

Şebuniaiev O. O.  

2ci yıl doktora öğrencisi 

Doğu ve Slavik Bilimleri Fakültesi 

doktora danışmanı – Dok., Prof. Sorokin S. V.  

Kıiv Ulusal Dilbilim Üniversitesi 

Kıiv, Ukrayna 

 

TÜRKIYE-UKRAYNA İLIŞKILERIN GELIŞIMI:  

SİYASET İLE FİLOLOJİ ARASINDA (1991-2025) 

 

Bugün sizlerle Türkiye ile Ukrayna arasındaki iliĢkilerin nasıl 

Ģekillendiğini, nasıl güçlendiğini ve bugün hangi noktaya geldiğini 

konuĢmak istiyorum. Bu iliĢki, sadece iki devlet arasındaki diplomatik bağ 

değildir. Aynı zamanda Karadeniz‟in iki kıyısında yaĢayan iki halkın 

karĢılıklı saygısının ve ortak çıkarlarının, savaĢların ve dostluğunun 

hikâyesidir. 

Türkiye, Ukrayna'nın bağımsızlığını 1991 yılında Aralık 16sında tanıdı 

ve tanıyan ilk ülkelerden biriydi [1]. 1992 yılında ġubat 3ünde iki ülke 

arasında Diplomatik ĠliĢkilerin Kurulmasına ĠliĢkin Protokol imzalandı, aynı 

yılda, 4cü Mayıs'ta Dostluk ve ĠĢbirliği AntlaĢması imzalandı; bu anlaĢmalar 

ileriki iĢ birliğinin temelini attı [1; 2]. Bu adımlar, aslında çok daha geniĢ bir 

vizyonun baĢlangıcıydı. Türkiye, Ukrayna‟yı Karadeniz‟de stratejik bir ortak 

olarak gördü; iki ülke ticaret, eğitim, kültür ve özellikle Kırım Tatarları 

konularında yakın iĢ birliğini geliĢtirdi [2; 3]. 

1992'de Nisan ayında Türkiye Kiev'de büyükelçiliğini açtı, Ukrayna ise 

Ankara'da 1993 yılın baĢında kendi büyükelçiliğinin kapısının açılıĢını yaptı 

[1]. Bu ilk adımlar, Sovyet sonrası dönemde ekonomik ve siyasi bağlar için 

çok önemliydi. CumhurbaĢkanı Süleyman Demirel o dönemde Ģöyle demiĢti: 

“Kırım Tatarları bizim ortak mirasımızdır.” Gerçekten de bu bağ, 

iliĢkilerimizin insani temelini oluĢturdu [3]. 

1990'lar ve 2000'lerin baĢında iliĢkiler dinamik olarak geliĢti. Türkiye, 

Ukrayna'yı uluslararası yapılara entegrasyonda destekledi ve özellikle 

Türkiye ile etnik grup olarak derin tarihi bağları olan Kırım Tatarları ile ilgili 

konularda aktif rol aldı [2; 3]. Örneğin, 1994'te Türkiye CumhurbaĢkanı 

Süleyman Demirel Kırım'ı ziyaret etti ve sürgünden dönen Kırım Tatarları 

için 1000 ev inĢaatını destekledi [3]. 

2004'te iki ülkenin hükümetleri arasında GüçlendirilmiĢ ĠĢbirliği Eylem 

Planı imzalandı; bu plan, ekonomi, ulaĢım ve güvenlik alanlarında 

koordinasyonu derinleĢtirmeyi hedefliyordu [2]. Ekonomik iĢbirliği hız 



213 

kazandı: ticaret artıyor ve turizm sektörü büyüyor – her yıl milyonlarca 

Ukraynalı Türkiye'yi ziyaret ediyor; ikili ticaret hacmi 2000‟lerin baĢından 

itibaren düzenli olarak artıĢ eğilimi gösterdi [2; 4]. 

2011 yılı çok önemliydi: iki ülkenin cumhurbaĢkanlarının desteğiyle 

Yüksek Düzeyli Stratejik ĠĢbirliği Konseyikuruldu ve iliĢkiler resmen 

“stratejik ortaklık” düzeyine çıkarıldı [1; 2]. Bu konsey 2022'ye kadar  

on kere toplantı düzenledi, son toplantısı 2022 yılında ġubat 3çünde Kiev'de 

yer aldı [1]. Bu mekanizma sayesinde iliĢkiler dıĢ politika diyaloğu, 

savunma, enerji ve ulaĢtırma alanlarında kurumsal çerçeveye kavuĢtu [2; 3]. 

Bu dönemde savunma alanında iĢ birliği de aktive oldu: Savunma Sanayi 

ĠĢ Birliği Ortak Komisyonu kuruldu ve Mayıs 2023'te Ankara'da sekizinci 

toplantısı yapıldı. Bu alandaki iĢbirliğimizin sembollerinden biri, 

Ukrayna‟nın savunma kapasitesine önemli katkı sağlayan Bayraktar insansız 

hava araçlarıdır [2]. 

Rusya'nın 2014'te Kırım'ı ilhakından sonraki olaylar iki ülkenin 

arasındaki iliĢkiler için dönüm noktası oldu. Türkiye hemen bu eylemi 

kınadı ve Ukrayna'nın toprak bütünlüğünü destekledi; BirleĢmiĢ Milletler 

Genel Kurulu'nda Kırım ve insan hakları ile ilgili kararları da destekledi  

[1; 3]. 

2022'den beri, Rusya'nın Ukrayna‟ya yönelik tam ölçekli iĢgalinde 

Türkiye önemli yardım sağladı: Montrö SözleĢmesi çerçevesinde Boğazlar'ı 

Rus savaĢ gemileri için kapattı, hava sahasını Rus askeri uçakları için 

sınırladı ve 22 Temmuz 2022'de Ġstanbul'da BirleĢmiĢ Milletler ile  

birlikte “Karadeniz Tahıl GiriĢimi”ni baĢlattı [5]. Bu giriĢim sayesinde  

2022–2023 döneminde milyonlarca ton Ukrayna tahılının dünya pazarlarına 

güvenli Ģekilde ulaĢtırılması mümkün oldu; gıda krizinin hafifletilmesine, 

özellikle Afrika ve Asya ülkelerinde gıda güvenliğinin desteklenmesine 

katkıda bulunuldu [5]. 

Türkiye aynı zamanda müzakerelerde arabulucu rolü oynuyor; savaĢ 

esirlerinin değiĢimi, Zaporijya Nükleer Santrali‟nin güvenliği ve gıda 

güvenliği konularında diplomatik inisiyatifler üstleniyor; ayrıca Ukrayna'nın 

“BarıĢ Formülü”çerçevesindeki uluslararası görüĢmelerde de yer alıyor [2; 

5]. 

2023-2025 yıllarında iliĢkiler geliĢmeye devam ediyor. ġubat  

2025'te CumhurbaĢkanı Erdoğan ve Zelenskiy, ikili ticaretin 10 milyar 

dolara ulaĢma hedefini tekrar teyit ederek, Türkiye'nin Ukrayna'nın yeniden 

yapılacak inĢasını desteklediğini vurguladılar; bu hedef, daha önceki 

dönemlerde de ortaya konan 10–20 milyar dolarlık ticaret hacmi vizyonunun 

güncellenmiĢ bir yansımasıdır [2–4]. Ekonomik olarak, ticaret 2019'daki 

yaklaĢık 4,8 milyar dolarlık seviyeden 7,3 milyar dolar civarına yükselmiĢ 

durumda; serbest ticaret alanının tam uygulanmasıyla birlikte bu rakamın 



214 

daha da artması bekleniyor [4]. 3 ġubat 2022'de imzalanan Serbest Ticaret 

AnlaĢması ise bu rakamların büyümesine hukuki bir temel sunuyor [2; 4]. 

Filoloji ve kültürel çalıĢmalar alanı, Türkiye-Ukrayna iliĢkilerinin çoğu 

zaman göz ardı edilen ancak son derece önemli bir boyutunu oluĢtur- 

maktadır. 1990‟lı yılların sonlarından itibaren iki ülkenin üniversiteleri 

arasında akademik değiĢim programları, ortak projeler ve dil öğretimi 

giriĢimleri önemli ölçüde geliĢmiĢtir. Özellikle Kıiv Ulusal Dilbilim 

Üniversitesi ve Taras ġevçenko Ulusal Kiev Üniversitesi Filoloji Ensti- 

tüleri‟nin Türkiye‟deki üniversitelerle yürüttüğü uluslararası iĢ birliği, 

öğrenci ve akademisyen hareketliliğini artırmıĢ, Türk dili, edebiyatı ve 

kültürü üzerine çalıĢmaların Ukrayna‟da daha sistematik hale gelmesine 

katkı sağlamıĢtır [6]. 

Bu bağlamda, çeviribilim ve karĢılaĢtırmalı dilbilim alanlarında da 

önemli adımlar atılmıĢtır. Ukraynalı ve Türk araĢtırmacıların dijital yeterlili- 

kler, dil öğretim yöntemleri ve filolojik eğitim programlarının uyumluluğu 

üzerine yürüttüğü ortak çalıĢmalar, iki ülke arasında modern filolojik 

araĢtırmaların bütünleĢmesine katkıda bulunmaktadır. Baranovska ve mesle- 

ktaĢlarının iki ülke filolog adaylarının dijital yetkinliklerini karĢılaĢtırmalı 

olarak analiz eden çalıĢması, bu akademik yakınlaĢmanın dikkat çekici 

örneklerinden biridir [7]. 

Ayrıca Ukrayna üniversitelerinde yayımlanan Türkolojik Araştırmalar 

gibi bilimsel dergiler ve tematik derlemeler, Türkiye ve Ukrayna arasındaki 

tarihsel, kültürel ve dilsel bağları inceleyen araĢtırmalara düzenli olarak yer 

vermektedir. Kırım Tatarlarının dili, edebiyatı ve kimliği üzerine yapılan 

çalıĢmalar ise iki ülkenin ortak insani ve tarihsel bağlarını filolojik açıdan 

derinleĢtiren önemli bir araĢtırma alanı hаline gelmiĢtir [8]. Bu akademik 

çalıĢmalar, yalnızca bilimsel iĢ birliğini değil, aynı zamanda kültürel 

diyaloğu da güçlendirmektedir. 

Sonuç olarak, Türk-Ukrayna iliĢkileri jeopolitik zorluklara rağmen 

baĢarılı bir ortaklığın örneğidir. Karadeniz'de istikrarı destekler, ekonomik 

geliĢime katkıda bulunur ve karĢılıklı destek üzerine inĢa edilir. Geleceğimiz 

– enerji, savunma ve yeniden inĢa alanlarında daha yakın iĢ birliğimiz 

sayesinde – hem iki ülke hem de bölge için yeni fırsatlar vaat ediyor [2–5]. 

Filolojik araĢtırmalar Türkiye-Ukrayna iliĢkilerinin politik ve ekonomik 

boyutlarının ötesine geçerek, iki ülke arasında kalıcı bir kültürel ve 

akademik bağ kurmaktadır. Ortak konferanslar, çeviri projeleri, öğrenci 

değiĢimleri ve ikili akademik programlar, gelecekte daha bütünleĢmiĢ bir 

bilimsel ortamın oluĢmasına katkı sağlamaya devam edecektir. 

 

Kaynakça:  

1. Політичні відносини між Україною і Туреччиною. Посольство 

України в Турецькій Республіці. URL: https://turkiye.mfa.gov.ua/ 



215 

spivrobitnictvo/politichni-vidnosini-mizh-ukrayinoyu-i-turechchinoyu (дата 

звернення: 03.12.2025). turkiye.mfa.gov.ua+1 

2. Гавриленко Н., Бобровицький А., Замікула М. та ін. Стратегічне 

партнерство з Турецькою Республікою: зовнішньоекономічні аспекти : 

аналіт. доп. / заг. ред. Паламарчука М., Юлдашева Р. Київ : НІСД, 2022. 

59 с. Каразінський інститут+1 

3. Воротнюк М. Аудит зовнішньої політики: Україна – Туреччина : 

дискусійна записка. Інститут світової політики. Київ : Інститут 

світової політики, 2016. 32 с. Центр «Нова Європа» 

4. Бояр А. О., Лажнік В. Й. Динаміка та сучасний стан товарної 

торгівлі між Україною та Туреччиною. Проблеми сучасних трансфор- 

мацій. Серія: економіка та управління. 2023. № 10. URL: 

https://reicst.com.ua/pmt/article/view/2023-10-02-02 (дата звернення: 

03.12.2025). 

5. «Зернова ініціатива». Міністерство розвитку громад, територій  

та інфраструктури України. 2023. URL: https://mtu.gov.ua/timeline/ 

Zernova-iniciativa.html (дата звернення: 03.12.2025).  

6. International academic cooperation. Educational and Research 

Institute of Philology, Taras Shevchenko National University of Kyiv.  

URL: https://philology.knu.ua/en/international-academic-cooperation/ (date 

of access: 03.12.2025). 

7. Baranovska L., Zasiekina L., Pavliuk A., Dereza O., Zasiekina T. 

Development of digital competence of future philologists: comparative study 

of Ukraine and Turkey. Advanced Education. 2023. № 23. P. 87–102. DOI: 

10.20535/2410-8286.295458. 

8. Тюркологічні читання : науковий збірник. Київ : Кафедра нової  

та новітньої історії зарубіжних країн, Центр досліджень історії 

турецького та кримськотатарського народів, 2024. 86 с. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



216 

НАПРЯМ 5. КУЛЬТУРНО-ІСТОРИЧНА СПАДЩИНА 

НАРОДІВ ВЕЛИКОГО СТЕПУ 
 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-54 

 

Березінська О. В. 

старший викладач кафедри іноземних мов професійного спілкування  

Міжнародного гуманітарного університету 

м. Одеса, Україна 

 

ПІВНІЧНО-ПОНТІЙСЬКИЙ РЕГІОН  

ЯК ПЕРЕХРЕСТЯ МІГРАЦІЇ  

 

Північно-Понтійський регіон, який охоплює сучасну Україну, 

протягом століть з‟єднував безкрайній Євразійський степ з Централь- 

ною Європою. Ця територія простягалася через Угорщину, Болгарію, 

Румунію, Молдову, Україну, Казахстан, Сіньцзян, Монголію і Маньч- 

журію, з одним великим ексклавом – Паннонським степом, розта- 

шованим переважно на території Угорщини. Північно-Понтійський 

регіон слугував важливим перехрестям для міграції з різних напрямків. 

Результати дослідження показали, що через часті переміщення, асимі- 

ляції та контакти давне населення України мало дуже різноманітне 

походження [2]. Не охоплюючи всі місцеві культури, зосереджуємося 

на генетичному походженні тих людей, які проживали у Північному 

Причорномор‟ї, зокрема багатьох кочових войовничих груп.  

Україна у Північному Причорномор‟ї була важливою контактною 

зоною між європейським та азійським населенням. Цей регіон був 

першою територією, де степові скотарі змішалися з ранніми земле- 

робами. Це змішування сприяло появі культури шнурової кераміки, 

синташтинської, андронівської та зрубної. Вони мають спільні риси, 

хоча кожна з них представляє унікальний розвиток у мистецтві, 

технологіях та способі життя. Дослідження цих культур допомагає 

зрозуміти розвиток суспільств на території Європи та Центральної Азії 

впродовж бронзового віку. Шнурова, Синташтинська, Андронівська  

та Зрубна культури мають спільні риси, що вказує на міграцію  

та культурний обмін між різними народами, що проживали на території 

Європи та Центральної Азії [3].  



217 

Південь України як частина Євразійського степу став місцем 

інтенсивного генетичного та культурного обміну завдяки сприятливим 

умовам: 

– доступності; 

– наявності розгалуженої гідрологічної системи;  

– великої кількості сировини;  

– поєднання лісостепових ґрунтів з відкритими степовими про- 

сторами;  

– великими степовими масивами та гірськими хребтами.  

Кочові групи, осілі цивілізації створювали колонії на узбережжі 

Чорного моря. Дослідження показує, що протягом століть у степовій та 

лісостеповій смузі України відбувалися міграції за кількома напрям- 

ками. Основні міграційні потоки були зумовлені міжплемінними 

культурними контактами та конфліктами, торгівлею, демографічним 

тиском, розширенням зон впливу кочівників тощо. Вони йшли  

з Карпато-Дунайського регіону, Середньої Азії, Північного Кавказу, ін- 

тенсивні переміщення населення відбувалися і на території України [1]. 

Дослідники Лехті Сааг, науковий співробітник Інституту геноміки 

Тартуського університету та Університетського коледжу Лондона, та 

Ольга Утєвська, стипендіат MSCA4Ukraine в Інституті геноміки 

Тартуського університету, та багато інших науковців, які досліджували 

генетичне походження людей, які проживали у Північному Причор- 

номор‟ї, виявили, що наприкінці бронзової доби та на початку раннього 

залізного віку найпомітніша археологічна діяльність у північнопри- 

чорноморських степах була пов‟язана з кіммерійцями та їхніми 

військовими походами у Малу Азію. Їх замінили скіфи та сармати – 

племінні союзи зі змішаним (місцевим і східноазійським) походженням 

[4, р. 543–550]. У цей період у Причорномор‟ї з‟явилася мережа грець- 

ких колоній. 

У лісостеповій зоні осілі спільноти, які жили у той період, були 

пов‟язані з попереднім тшинецьким культурним колом (яке включало 

Лужицьку та Висоцьку культури). Лужицька культура існувала на 

території сучасної України з приблизно 1400-х років до н. е. і була 

попередником Висоцької культури. Лужицька культура поширилася  

на Волині, Львівщині та Тернопільщині після міграції з межиріччя 

Одеру й Ельби. Висоцька культура, яка еволюціонувала з Лужицької, 

була поширена у західних регіонах України та характеризувалася 

іншими рисами, зокрема поховальними обрядами. Згідно з письмовими 

та археологічними джерелами, народи, які вважаються попередниками 

слов‟ян, пов‟язані з Зарубинецькою культурою (басейни Прип‟яті, 

середнього і частково верхнього Дніпра) [2]. Початок міграційного 



218 

періоду на території України пов‟язаний з приходом германських 

племен та формуванням багатоетнічної Черняхівської культури. 

Давне населення України мало різноманітне походження внаслідок 

частих переміщень, асиміляції та контактів. Географічне розташування, 

ландшафт та екотипи України зробили її місцем перетину та взаємодії 

східних і західних сусідів, що наклало свій відбиток на генетичний 

склад місцевого населення. Наприкінці бронзової доби пропорції 

предків були подібні до сучасних популяцій у решті Європи – суміш 

європейських мисливців-збирачів, анатолійських ранніх землеробів  

і степових скотарів. Ці компоненти предків присутні в українському 

регіоні донині.  

Науково-популярна праця історика Андрія Шевченка «Господар- 

ство Буджака Османсько-татарської доби» досліджує маловідому 

сторінку історії українського степу. В Буджаку З 1420-х рр. Османська 

держава намагалася відвоювати Буджак у Молдавського князівства. 

Головною метою османів був контроль над Кілією та Білгородом 

(Монкастро), які були «морськими брамами Молдови». Захоплення 

дунайських портів означало контроль над Молдавським шляхом, який 

був серйозним конкурентом Великому шовковому шляху, що проходив 

через Константинополь. У 1484 р. Османська Порта остаточно здобула 

дунайські міста Кілія та Білгород. Під час бойових дій їхнє торговельне 

значення було повністю зруйновано. Зокрема, після захоплення 

османами Білгорода понад 4 тис. мешканців було віддано в девширме, 

ще 3 тис. селян з навколишніх сіл захопили яничари й татари, а саме 

місто перейменували в АкКермен (Аккерман). Як згадували сучасники: 

«У місті залишилося тільки 200 родин рибалок» [3, с. 103].  

У захопленій Кілії понад 2000 дівчат було віддано в девширме  

[3, с. 81]. У 1503 р. молдавський господар Стефан Великий уклав 

мирний договір із султаном Баязидом ІІ, за яким повністю визнав 

османську владу в містах Буджака. Відтепер Кілія та Аккерман пере- 

творилися на османські портові міста, а землі степу були передані 

кримському хану [3, с. 41; 3, р. 52].  

Підкорення османами Буджака збіглося з добою Великих геогра- 

фічних відкриттів у Європі. Транзитне значення Великого шовкового 

шляху в постачанні азійських прянощів, предметів розкоші до Європи 

занепало. Постійні війни з Угорщиною, Венецією, Мальтійським 

орденом спричинили економічний занепад, нестачу продовольства. 

Османська Порта була змушена кардинально реформувати свою еконо- 

мічну систему та сприяти відновленню господарства для забезпечення 

свого війська продовольством 

Науковці зазначають, що палімпсест (поняття, що виражає ідею 

багатошаровості, накладання), створений міграціями та змішуванням 



219 

населення в Україні, сприяв високій генетичній різноманітності  

у географічно, культурно та соціально однорідних групах, з різними 

генетичними профілями, присутніми на одній ділянці, серед осіб  

з однієї археологічної групи.  

Наприклад, місто Ізмаїл-Гечіді був поділений на чотири нерівно- 

мірні частини: на сході міста був молдавський квартал, на заході – 

татарські квартали; турки та вірмени ділили ділову частину міста  

на прибережному плато. У татарському районі не було жодної мечеті, 

натомість у турецьких кварталах їх налічувалося щонайменше сім. 

Молдавський район був найбільшим за площею, велика частина якого 

знаходилася за межами міських укріплень, однак у ньому діяли лише 

три церкви. Серед мусульманських поселень, що входили до релігій- 

ного округу Ізмаїл, збереглися назви Каплибати, Кишла, Дундар, Ахпа- 

ноз, Сапан, Постан, Тобак, Іскерлет. 

Дослідження науковців було зосереджено переважно на історично 

відомих мігруючих групах, а не на місцевому населенні. Зразки, 

використанні у дослідженні, географічно зміщені переважно в бік 

східної частини України та хронологічно охоплюють залізну добу  

(700 р. до н.е.-400 р. до н.е.) і середньовіччя (після 400 р. до н.е.). 

Ранішні періоди (наприклад, неоліт) аналізуються менше [2]. Проте 

дослідники зазначають, що загальний місцевий генетичний профіль, 

схожий на сучасних українців, зберігається у цьому регіоні з плином 

часу. Таким чином, незважаючи на всі міграції та зміщення населення, 

у мешканців цих регіонів протягом різних епох зберігається стабільний 

основний генетичний профіль, подібний до того, що мають сучасні 

українці. Цей склад походження можна простежити до представників 

Зрубної культури, Висоцької та Лужицької культур, скіфів із західних 

регіонів, землеробів зі сходу, населення черняхівської культури,  

а також середньовічних і ранньомодерних слов‟ян.  

Розглядаючи дослідження науковців, попри чіткі ознаки значної 

міграційної активності, зокрема впливу зі Східної Азії, а також широ- 

кого змішування населення, можна зробити висновок про значний 

автохтонний компонент («своєрідний генетичний відбиток корінного 

населення») в українському походженні, принаймні з бронзової доби. 

 

Література: 

1. Круц С. І. Скіфи степів України за антропологічними даними /  

С. І. Круц : Ін-т аргеології НАН України, Герман. Археол. Ін-т. Київ ; 

Берлін : Філюк О. Кургани України. Т. 5. 2017. 202 с.  

2. Рудич Т. О. Населення лісостепової зони України в скіфську  

добу. Археологія. 2020. № 3. 47 с. 



220 

3. Шевченко А. М. Господарство Буджака османсько-татарської 

доби (кінець XV-початок XIX ст.). Кам‟янець-Подільський : ФОП 

Панькова А. С., 2024. 96 с.  

4. Болтрик Ю. В., Окатенко В. М., Тощев Г. М. Терени центру 

Скіфії (від Солохи до Чортомлика). Археологія і давня історія України. 

2018. 1(26). 153 с.  

5. Pshenichnov A., Balanovsky O., Utevska O., Metspalu E., Zapo- 

rozhchenko V., Agdzhoyan A., Churnosov M., Atramentova L., Bala- 

novska E. Genetic affinities of Ukrainians from maternal perspective. 

American Journal of Physical Anthropology. Dec 2013. 152(4). Р. 543–550. 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-55 

 

Бубенок О. Б. 

доктор історичних наук, професор, 

провідний науковий співробітник відділу Євразійського степу 

Інституту сходознавства імені А. Ю. Кримського 

Національної академії наук України 

м. Київ, Україна 

 

ЛІНГВІСТИЧНИЙ АСПЕКТ ЕТНІЧНИХ ПРОЦЕСІВ  

У СОЦІУМАХ НОМАДІВ 

 

На сьогодні серед дослідників етнічної історії є дуже поширеною 

думка, згідно з якою етнос-завойовник нав‟язує підкореним етнічним 

групам свою мову. Це, на їхню думку, є першим досить вагомим 

кроком в етнічній асиміляції. Далі має слідувати зміна етнічної 

самосвідомості. У якості доказів цієї концепції наводили етногенез 

багатьох європейських етносів. Яскравим прикладом цього вважали 

етногенез романомовних народів (іспанців, італійців, французів, румун, 

тощо), предки яких мали зазнавати значного впливу з боку латино- 

мовних римлян-завойовників. Наводилися й інші приклади. При цьому 

аналогічні процеси спостерігались і на Сході. Достатньо згадати 

походження анатолійських турок. Насамперед, кидається в очі,  

що у процесі такої мовної і етнічної асиміляції брали безпосередню 

участь представники осілих етнічних груп. 

Але спостереження за етнічною історією номадів дають зовсім іншу 

картину. Дослідники минулого Великого степу вже давно звернули 

увагу на інформацію Рашид ад-Діна про особливості етногенезу татар 



221 

Золотої Орди. Так, цей автор повідомляє: «Оскільки вони [монголи] 

тривалий час перебували на землі кипчаків, змішалися і породичалися  

з ними, то внаслідок цього їхня мова змінилася і стала кипчацькою». 

Отже, бачимо, що у даному випадку завойовники-монголи перейшли  

на мову підкорених кипчаків. Це повідомлення підкріплюється також 

даними інших середньовічних авторів. Зазвичай дослідники намага- 

ються пояснити це тим, що монголів було значно менше ніж тюрків-

кипчаків. 

Схожі процеси спостерігаємо і серед інших кочових народів. Так, 

наприкінці IX ст. пануючі позиції у степах Східної Європи посіли нові 

прибульці зі Сходу – печеніги. У першій половині Х ст. Костянтин 

Багрянородний повідомляв, що на схід від Дніпра, у безпосередній 

близькості від Хозарії та північнокавказької Аланії, перебували 

печенізьки феми (племена): Куарцицур, Сірукалпеї, Вороталмат та 

Вулацопон. У степах Правобережжя розташовувалися феми: 

Гіазіхопон, Нижня Гіла, Харавої та Йавдієртім. Візантійський автор 

указував також на те, що представники трьох фем – Йавдієртім, 

Куарцицур та Хавуксінгіла – різко виділяли себе із середовища інших 

печенігів і називали себе ім'ям кангар, що означає «шляхетні».  

Цікаво, що О.Й. Пріцак, виходячи з того, що в одному тюркському 

рунічному написі від 732 р. згадується етнонім kangaras, запропонував 

розглядати дане слово як складовий термін, де перша частина kang 

мала тохарське походження й означала «камінь», а друга являла собою 

східноіранську племінну назву аси (від аорси). Таким чином, дослідник 

запропонував інтерпретувати Kangar As як «Кам'яні Аси». Ґрунту- 

ючись на цьому, а також на інформації ал-Біруні та давньоруського 

перекладача «Історії іудейської війни» про мову асів і печенігів,  

О.Й. Пріцак прийшов до висновку, що спочатку правлячий шар 

печенізького суспільства – кангари був тохаромовний, а наприкінці  

X ст. перейшов на мову східноіранської підгрупи, а потім на тюркську 

(гуно-булгарську). Тобто вчений не заперечував того, що у середовищі 

печенізького етнополітичного об'єднання мали також широке 

поширення алтайські (тюркські) мови. Окрім того, наприкінці X ст. 

анонімний автор «Худуд ал-„Алам» використав для позначення 

причорноморських печенігів термін «Тюркські Печеніги», тоді як їхніх 

східних співплемінників він назвав «Хозарські Печеніги». Це дає 

підстави вважати, що у другій половині X ст. причорноморських 

печенігів очолив харизматичний клан тюркського походження.  

О.Й. Пріцак вважав, що цей харізматичний клан мав назву Thonuzoba. 

У сучасній науці набула поширення думка про тюркомовність 

печенігів. Так, Ю. Немет та М.О. Баскаков пропонували розглядати 

назви племен причорноморських печенігів як похідні від тюркських 



222 

словосполучень. Навіть, сам етнонім беченег (печеніг) багато 

дослідників вважають тюркським. Так, на думку С. О. Плетньової, цей 

термін є похідним від антропоніма Бече , бо так звали «першого голову 

правлячого в союзі роду». На думку Г. О. Федорова-Давидова, цей 

термін походить від тюркського слова бечене – «свояк, шурин», бо так 

огузи називали своїх сусідів, з якими мали матрімональні стосунки. 

Аналогічної думки з цього приводу дотримувався також О. Пріцак, 

який виводив цей етнонім від тюркського bäčänäg – «брат в законі». 

Костянтин Багрянородний повідомляє, що до подій другої половини  

ІХ ст. печеніги складалися лише із кангарів і відповідно до того тоді 

мали лише таку назву. Звідси слідує, що етнічна назва печеніг виникла 

лише у другій половині ІХ ст. і спочатку поширювалась на некангар- 

ські за походженням племена. З утворенням конфедерації племен, 

очолюваної кангарами, етнонім печеніг став спільним для всіх племен 

цього політичного об‟єднання, бо племена некангарського походження 

стали становити у ньому більшість. Сучасні дослідники не прийшли  

до згоди щодо питання, до якої підгрупи тюркських мов слід віднести 

мову більшості печенігів. Так, Ю. Немет відносив мову печенігів  

до кипчацьких мов. Проте М. О. Баскаков вважав, що печенізька  

та близькі до неї мови «в основі своїй були огузькими мовами, котрі  

у процесі свого розвитку при тісній взаємодії спочатку з мовами 

булгарською та хозарською, а згодом із мовою кипчацькою 

(половецькою або куманською) набули булгарські та кипчацькі 

риси...». Отже, спочатку основу печенізького об‟єднання становили 

кангари – носії однієї із індоєвропейських мов. Згодом до них почали 

приєднуватися племена кочівників, які були носіями тюркських мов,  

і це привело до переважання тюркського елемента. У результаті після  

Х ст. усі печеніги були тюркомовними.  

Для більшого розуміння таких етномовних процесів можна навести 

також приклад з мадярами. Так, розповідаючи про склад мадярської 

кофедерації наприкінці ІХ ст., Костянтин Багрянородний зафіксував 

вісім племен: Кавари, Некі, Мегері, Куртугермат, Таріана, Генах, 

Карі та Касі. Складається враження, що Костянтин Багрянородний  

із цих восьми племен мадярськими вважав сім, тому що йому було 

добре відомо про хозарське походження одного із племен – каварів.  

Як повідомляє Костянтин, кавари від початку являли частину хозар,  

які приєдналися у причорноморських степах до мадярів. Отже, кабари 

належали до тюркофонів. Проте у нас немає відомостей про те, що 

після переселення до Паннонії якась частина мадярів тривалий час 

зберігала тюркську мову. Цьому є одне пояснення: нащадки тюрко- 

мовних кабарів в оточенні інших мадярських племен досить швидко 



223 

перейшли на угорську мову, бо у складі політичного об‟єднання 

чисельно переважало нетюркомовне населення. 

Таким чином, спостереження над етномовними процесами у середо- 

вищі середньовічних номадів дозволяють стверджувати, що при форму- 

ванні нових етнічних груп провідним ставав не політичний, демо- 

графічний фактор. Тобто при наявності незначної іншомовної групи  

у середині більшої групи переважаючою ставала мова більшості, про 

що може свідчити історія з кабарами в середовищі мадярів. При цьому 

етнічна самоназва більшості могла зберігатися. Однак самоназва разом 

з мовою також могла змінюватись, якщо подивитись на приклад  

з кангарами у середовищі решти печенігів. Або все це приводило  

до утворення нового етносу з новою самоназвою та мовою більшості, 

як це ми бачимо на прикладі татар Золотої Орди. Варто також звернути 

увагу на те, що такі процеси мали місце між племенами у середині 

певного політичного об‟єднання. Але не зрозумілою залишається 

мовна ситуація у відносинах між родами у середині племені номадів.  

У майбутньому таке питання може стати темою окремого дослідження. 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-56 

 

Владимирова А. Л. 

кандидатка педагогічних наук,  

доцентка кафедри педагогіки та психології дошкільної  

та початкової освіти 

Херсонського державного університету 

м. Херсон, Україна  

 

МУЗИЧНА СПАДЩИНА ХЕРСОНЩИНИ  

В ІСТОРІЇ ВЕЛИКОГО СТЕПУ  

 

Херсонщина – регіон сучасного Півдня України (степова частина), 

територія, що знаходиться у межах Причорноморської низовини.  

З перших років свого існування цей простір був заселений різними 

народностями. Окрім українців – це молдавани, греки, німці, шведи, 

євреї, болгари, татари та багато інших (близько 150). Усі разом вони 

склали «корінне» населення. 

Все це призвело до того, що на Херсонщині склалася певна етно- 

генетична спільність культур. В етногенезі в такому випадку, зазвичай, 

відбувається включення в новий сформований етнос інших 



224 

асимілюючих груп, різне дроблення з виділенням нових етнічних груп. 

Результатом цього процесу стала тенденція до консолідації різних 

етнічних компонентів з включенням в цей процес етнокультури 

мігрантів. 

«Повномасштабна війна в Україні кардинально змінила життя кож- 

ного українця. Зміни торкнулися не лише побуту, а й світогляду, цін- 

ностей і, звісно, культури. Українці почали глибше цінувати свою 

культурну спадщину, піднімати архіви, досліджувати історію та роз- 

повідати про Україну світові. Особливо яскраво ці зміни проявляються 

в сучасній українській музиці» [3]. 

Музична спадщина Херсонщини в історії Великого степу – це голос 

свободи, голос єднання людини з природою. Шир степів, велика 

кількість сонця і чистого теплого степового повітря, дари повноводного 

Дніпра, незліченні острови в його дельті, родюча земля, ласкава 

свіжість узбережжя двох морів – Азовського та Чорного – позначилися 

на гармонії життя багатьох народів світу. 

Культуру Північної Таврії (Херсонщина) формували різні етнічні 

об‟єднання. Скіфи та сармати були відомі не тільки своїми військовими 

здібностями але й майстерністю зображати тварин у різних динамічних 

позах, що відомі як «звіриний стиль». Безцінними пам‟ятками 

виступають скіфські кургани. Вражають знайдені вироби із золота,  

зі шкіри тварин, зброя, кінське спорядження. Серйозний життєвий  

і культурний слід у взаємодії із слов‟янськими народами залишили 

гуни, хозари, печеніги, тюрки, відомі своєю експансією, скульптурами-

оберегами – загадковими кам‟яними «Скіфськими Бабами», розгадки 

про їхнє появлення на території України і досі хвилюють багатьох 

дослідників. 

«Для нашої культури це явище унікальне. Але є і аналог таким 

кам‟яним скульптурам, до яких теж ведуться здогадки та припущення. 

Це –Кам‟яні ідоли острова Пасхи, дуже схожі на наших скульптур. 

Серед безмежжя Тихого океану, на малесенькій латочці землі стоять 

вони, «рідні сестри» наших скіфських баб, такі ж суворі та мовчазні,  

з точнісіньким виказом обличчя, з подібними тулубами, з випнутими 

животами, з схрещеними на них руками й у тих же незвичайних 

шоломах з яйцеподібною верхівкою» [2]. 

Часи Чингісхана та Батия також вплинули на долю, життєдіяльність 

та культуру багатьох народів. Кримські татари, сформувавши Кримське 

ханство на півдні сучасної України, залишили багату архітектурну, 

літературну та музичну спадщину. Бахчисарай – «палац-сад» і досі 

дивує світ архітектурним стилем традицій османської династії  

(ХVІ–ХVІІ століття). Татари і монголи привезли в «половецький степ» 

традиційні юрти, оздоблені вишуканими речами. Мандрівні 



225 

монгольські орди залишили свою наявність не тільки в українській 

народній пісенності, але й грі на музичних інструментах. 

Зеленовська Н., визначає, що знахідки на Тягіні (село Тягинка, 

правий берег Дніпра, Бериславський район Херсонської області) 

«…показують не вигадану, а реальну картину нашої історії. Вони 

підтверджують розвиток тут культур Золотої орди, Великого литов- 

ського князівства, а згодом Кримськотатарський ханства. То справжній 

«котел народів». Тут жили, торгували, будувалися та укладали шлюби 

між собою люди зовсім різних народів. І тепер завдяки виявленим 

знахідкам ми можемо додати нові сторінки в історію культури не лише 

України, а й багатьох держав» [1]. 

Народи-переселенці з Казахстану, Туркменістану, Киргизстану,  

в історії Великого степу не тільки зберегли багато рис кочового 

минулого, поваги до коней, але й сформували власні унікальні ювелірні 

вироби, килими, що можуть слугувати обігрівом, меблями, ліжками  

і виступати родовою приналежністю, вишивку, декоративно-прикладні 

(ужиткові) вироби та музичні інструменти. 

Кобиза, сибизги, домбра (казахські), кобуз (узбецький та каракал- 

пацький), дудука (вірменський), мандоліна (татарський), грузинська 

гармонь, варган (невідоме походження), але відомий у багатьох народів 

світу завдяки звуковидобуванню, що нагадує звуки природи. В біль- 

шості ці інструменти вважалися сакральними (здатними виганяти злих 

духів), але використовувалися також для супроводу співу і виконання 

інструментальних музичних імпровізацій 

Вирішальну роль у формуванні культурної традиції в Херсонській 

області відіграє музична українська степова традиція, що формувалася 

протягом багатьох століть, особливо виділяється козацька доба  

(ХV–ХVІІІ століття).  

В степових козацьких куренях звучали такі українські музичні 

інструменти, як мамаївська кобза-бандурка, торбан (панська бандура), 

варган, шайтан (фізгармонь), зозулька (пищик), ріжки, сопілка, гудок, 

козацькі тулумбаси (сигнальний інструмент), бубон. 

В козацьких співанках велика увага приділяється тематиці природи  

і волі; розмові козака з вітром, із птахами, з вірним другом – конем,  

але ж на першому місці залишаються мужність, безстрашність  

і любов – любов до коханої, любов до родини, любов до своєї Батьків- 

щини, любов до Бога. Козак – це вільна людина, вільний воїн і похо- 

дить від слова «кап сак», що означало «головний скіф». Основою життя 

козаків було бойове мистецтво, яке складалося із танцювальних рухів, 

хороводів, побудованих на бойових прийомах та ударах шаблею. Так 

був народжений всесвітньовідомий український народний танець 

«Гопак». 



226 

«Історія виникнення гопака пов‟язана з бойовими тренуваннями 

козаків Запорізької Січі в 16–18 століттях. Тому спочатку це був ви- 

ключно чоловічий танець. Гетьмани, взявши булаву, починали танцю- 

вати в центрі кола, а коли в коло входили козаки то підтверджували 

цим їх верховенство» [4].  

Численні заселення та переселення періоду ХV–ХІХ століття, 

жахливі за своєю жорстокістю, нелюдською ідеєю насильницького 

переселення народів у період практично всього сталінського правління 

з загрозою геноциду створили з Херсонської області картину діас- 

порного розсіяного та ізольованого перебування частини народів, отже 

і їхньої культури поза своєю колишньою батьківщиною, що, нажаль, 

спостерігається і на сьогоднішній день. 

«Зараз усе спрямоване на відродження та поширення «національ- 

ного коду», який століттями пригнічувався російською імперією,  

а потім і радянським союзом. Музиканти працюють для відновлення 

нашого, рідного голосу нації, і водночас виражають біль, який 

супроводжує нас з давніх часів. Сьогодні українська пісня порушує 

болючі для усіх нас теми війни, втрат та вимушеної еміграції» [3]. 

Змішання традицій з порушенням цілісної локальної традиції викли- 

кає потребу диференціювати корінний репертуар степної України  

у привнесений. 

Відмінною рисою українського народного розспіву виступає мело- 

дійність і різноманітність музичного мислення, безмежна пісенність, 

жанрове багатство обрядових дійств, які зчаста супроводжуються 

акомпанементом музичних і шумових інструментів природного або 

побутового походження, що наразі використовується у фольклорних 

колективах (тріскачки, рубель з качалкою, деркач, торохкало та ін.). 

Першим плановим завданням щодо перспектив розвитку музично-

етнічних традицій в післявоєнній Херсонській області стануть:  

– фіксація традиційного матеріалу корінного населення – степових 

фольклорних традицій півдня України; 

– виявлення загальної фольклорної ситуації у регіоні; 

– обстеження та запис граційного музично-етнографічного мате- 

ріалу переселенців. 

Отже, спадщина Великого степу – це історія про честь, волю, 

козацьку долю, яка живе у курганах, епосах та унікальних звуках 

народних інструментів і голосах людей, які прославили і продовжують 

прославляти незламну Україну. 

 

Література: 

1. Зеленовська Н., Херсонщина Cередньовічна: загублений світ 
міської цивілізації степу на розі двох світів. By Зеленовська НастяIn 



227 

Подкаст Україна за КермомPosted November 5, 20220 Comment(s). 

URL: https://sunkissed.com.ua/khersonshchina-serednovicha/  

2. Скіфські баби – нерозгадана загадка історії. Блог Каланчацької 

ЦБС Херсонської області. URL: http://kalanchakcbs.blogspot.com/ 

2021/03/blog-post_24.html  

3. Чупріна, М. Сучасна українська музика: виклики війни. 

Молодіжна редакція Випуск 5.1, 2024. URL: https://www.uadim.in.ua/ 

post/suchasna-ukrainska-muzyka-vyklykyviiny  

4. Як танцювали український гопак 100 років тому (відео). 
Український дощ. 4/02/2020. URL: https://ukrrain.com/yak_tancyuvali_ 

ukrainskij_gopak_100_rokiv_tomu_video.html  

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-57 

 

Свєтлічний І. В.  

аспірант 

Інституту держави і права імені В. М. Корецького  

Національної академії наук України  

м. Київ, Україна  

 

ДО ПИТАННЯ ПЕРЕДУМОВ ВИНИКНЕННЯ  

ТА ІСТОРИЧНОГО РОЗВИТКУ КОНЦЕПЦІЇ ВІДНОВНОГО 

ПРАВОСУДДЯ В АСПЕКТІ КУЛЬТУРНО-ІСТОРИЧНОЇ 

СПАДЩИНИ НАРОДІВ ВЕЛИКОГО СТЕПУ 

 

Відновне правосуддя становить одну з найбільш перспективних 

концепцій сучасної кримінальної юстиції. Передумови виникнення  

та історичний розвиток концепції відновного правосуддя, його підґрун- 

тя та основоположні принципи мають значно глибші філософські та 

культурні коріння. Великий степ (Євразійський степ) – природна зона 

степів і лісостепів у Євразії, степові простори Східної Європи, 

Причорномор‟я, Казахстану, Центральної Азії, Монголії та північного 

Китаю. Народи Великого степу виробили певну систему механізмів 

врегулювання конфліктів і відновлення справедливості, у межах якої 

поєднувалися норми звичаєвого права з політичним та соціальним 

авторитетом тогочасних лідерів.  

У забезпеченні правосуддя у казахському (євразійському) степу 

вагому роль відігравали суд біїв (форма судочинства, в якій старійшини 

та авторитети здійснювали функції медіаторів та суддів на основі 



228 

звичаєвого права) і ради старійшин, які на основі адату (звичаєвого 

права тюркських та монгольських народів, що регулювало цивільні, 

кримінальні та сімейні конфлікти через процедури примирення та 

відновлення справедливості) та норм традиційного права торе здій- 

снювали посередництво між сторонами спору, орієнтуючись на 

примирення [1]. У низці спільнот Великого степу ці інститути допов- 

нювалися ритуалами, спрямованими на відновлення гармонії після 

конфлікту. Сукупність цих практик є історико-культурними передумо- 

вами (прототипом) відновного правосуддя та з часом еволюціонували 

до сучасних концепцій відновного правосуддя [2; 3]. Разом ці чинники 

сформували концептуальне підґрунтя сучасних моделей відновного 

правосуддя, орієнтованих на відновлення порушених соціальних 

зв‟язків та відтворення соціальної гармонії. Історичними прототипами 

таких відновних підходів є, зокрема, монгольська Яса (Яса Чинґісхана) 

[4]. Ця монгольська правова традиція розвинула складні механізми 

вирішення конфліктів, кодифікувала звичаєве право і включала 

процедури примирення через раду старійшин та систему компенсацій 

за завдану шкоду [5; 6]. У ширшій перспективі це узгоджується з під- 

ходом Наталії Крестовської, яка характеризує відновне правосуддя як 

водночас «нову» й «давню» концепцію, його етичні засади беруть 

початок у правових та культурних практиках давніх цивілізацій, де 

пріоритет надавався примиренню сторін і відновленню порушених 

соціальних зв‟язків, а не санкціям [7; 8]. 

Філософське підґрунтя концепції відновного правосуддя ґрунту- 

ється на переконанні, що встановлення та підтримка гармонійних від- 

носин з іншими людьми є базовою соціальною потребою людини. 

Правопорушення, конфлікти в першу чергу руйнують міжособистісні 

та соціальні зв'язки, однак їхній деструктивний вплив поширюється 

далеко за межі учасників, проникає в родину, оточення, соціальну 

громаду й суспільство загалом. Саме тому процес відновлення пору- 

шених відносин функціонує як механізм зцілення не лише для жертви 

правопорушення, а й для всієї спільноти [9]. 

Англійський філософ Томас Гоббс, засновник теорії суспільного 

договору, уже на початку XVII століття обстоював позицію, що мир  

і співпраця є природно сприятливішими для самозбереження людини, 

ніж насильство або конкуренція. На його думку, природний закон 

висуває як основний імператив прагнення миру й дотримання його як 

стану, необхідного для виживання суспільства [10]. Ці міркування 

перекликаються з дослідженнями сучасних науковців, зокрема, Олек- 

сандра Костенка, а також з давніми духовними традиціями як в хрис- 

тиянстві, так і в ісламі [11]. 



229 

За християнською теологією людина створена за образом і подобою 

Божим, подоба Божа полягає у внутрішніх якостях, що дозволяють 

людині трансформувати навколишній світ. Центральною концепцією 

християнського вчення є любов як основний принцип буття, а 

прощення – складова спасіння. Апостол Іван у своєму 1-му соборному 

посланні до християнських церков Малої Азії висловлює цей принцип 

так: «Коли ми свої гріхи визнаємо, то Він вірний та праведний, щоб 

гріхи нам простити та очистити нас від неправди всілякої» [Івана 1:9]. 

Ісламська традиція наголошує на справедливості. У Корані (сура 42, 

аят 40) зазначено: «Відплатою за зло є таке ж саме зло! Та якщо хто 

простить й встановить мир, винагорода його буде за Аллагом! 

Воістину, Він не любить несправедливих!». Інститут сульхи (араб. 

لحة)  ص  примирення в ісламському праві, під час якого конфліктуючі –ال

сторони в укладають мирний договір [8].  

Варто додати, що у традиційній (інквізиційній) моделі правосуддя 

суд може винести рішення навіть без участі потерпілого. Результатом 

цього стає явище вторинної віктимізації: потерпілий, особливо якщо це 

неповнолітня особа, стає жертвою двічі, від рук злочинця, а потім від 

системи правосуддя, яка відбирає у потеппілого час та енергію, як 

показують у своїх працях І. Свєтлічний та О. Свєтлічна [9; 11; 12]. 

Тому традиційна система приносить більше шкоди, ніж користі 

молодим, а тому психічно несформованим особистостям. 

Таким чином, аналіз передумов виникнення та історичного розвитку 

концепції відновного правосуддя (в контексті культурно-історичної 

спадщини) дає підстави виявити взаємозв‟язок сучасних відновних 

підходів з давніми духовно-культурними традиціями. Стійкість Украї- 

ни в умовах повномасштабної агресії рф ґрунтується на традиційних 

для України цінностях єдності та згуртованості суспільства, тому що 

люди відчувають себе частиною спільноти й працюватимуть заради 

спільного блага, що й забезпечить як міцну соціальну когезію,  

так і ефективне повоєнне відновлення. 

 

Література: 

1. Kazakhstan: Adat-The Traditional Conflict Management Mechanism 

in Central Asia. Academia.edu. 2020. URL: https://www.academia.edu/ 

113140252/Kazakhstan_Adat_The_Traditional_Conflict_Management_Mec

hanism_in_Central_Asia (дата звернення: 08.12.2025). 

2. Zhomartkyzy M. Historical aspect of international mediation: origin and 

development. Visnyk-Juris-UzhNU. 2023. URL: https://visnyk-juris-

uzhnu.com/wp-content/uploads/2023/10/35.pdf (дата звернення: 08.12.2025). 

3. Kalshabayeva M., Imanzhanov K., Smagulova Zh., Kosherbayeva A., 

Nauryzbaeva A. Legal Problems of Mediation as an Alternative Way  



230 

to Resolve Disputes. Pakistan Journal of Criminology. 2024. Vol. 16. № 2. 

P. 1105–1120. URL: https://www.pjcriminology.com/wp-content/uploads/ 

2024/05/27-Legal-Problems-of-Mediation.pdf (дата звернення: 08.12.2025). 

4. Judicial and Legal Systems. iv. Judicial System from the Advent  

of Islam through the 19th Century. Encyclopædia Iranica. 2024. URL: 

https://www.iranicaonline.org/articles/judicial-and-legal-systems-iv-judicial-

system-from-the-advent-of-islam-through-the-19th-century (дата звер- 

нення: 08.12.2025). 

5. Rozwadowski A. Tracking down prehistoric shamanism in Central 

Asia. Documenta Praehistorica. 2012. Vol. 39. P. 183–196. URL: 

https://journals.uni-lj.si/DocumentaPraehistorica/article/download/39.20/ 

1561/3145 (дата звернення: 08.12.2025). 

6. Zhaksybekova G., Orynbassarova A., Yeskermessova B. The roots  

of the cultural deviation of Sufism in the ancient Turkic steppe.  

Frontiers in Communication. 2025. Vol. 10. Article 1591725. URL: 

https://www.frontiersin.org/journals/communication/articles/10.3389/fcomm

.2025.1591725/pdf (дата звернення: 08.12.2025). 

7. Крестовська Н. М. Відновне правосуддя: теоретико-методоло- 

гічні засади : монографія. Одеса : Фенікс, 2012. 348 с. URL: 

https://www.osce.org/files/f/documents/8/8/196346.pdf (дата звернення: 

08.12.2025). 

8. Свєтлічний І., Ахмаді А., Свєтлічна М. Відновне правосуддя  

у протидії злочинності в країнах Сходу: традиційні цінності та кримі- 

нальне право. Молодий вчений. 2024. № 4 (128). С. 179–182. URL: 

https://doi.org/10.32839/2304-5809/2024-4-128-34 (дата звернення: 

03.09.2024). 

9. Svietlichnyi I. V. The Role of Restorative Justice In Countering 

Juvenile Delinquency. Juridical scientific and electronic journal. 2022. № 1. 

С. 254–257. URL: https://doi.org/10.32782/2524-0374/2022-1/63 (дата 

звернення: 03.09.2024). 

10. Гоббс Т. Левіафан / пер. з англ. Київ : Дух і Літера, 2000. 606 с. 

11. Свєтлічна О., Свєтлічний І. Актуальні питання протидії злочин- 

ності неповнолітніх засобами відновного правосуддя. Молодий вчений. 

2021. № 11 (99). С. 28–31. URL: https://doi.org/10.32839/2304-5809/2021-

11-99-6 (дата звернення: 03.09.2024). 

12. Svietlichnyi I. Restorative justice as an element of criminal protection 

of children‟s rights. Law Review of Kyiv University of Law. 2020. № 4.  

С. 383–386. URL: https://doi.org/10.36695/2219-5521.4.2020.69 (дата 

звернення: 03.09.2024). 

  

 

 



231 

НАПРЯМ 6. КРАЇНИ ТА ЦИВІЛІЗАЦІЇ СХОДУ  

В СУЧАСНОМУ МЕДІАПРОСТОРІ 
 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-58 

 

Кхаліл Азіме 
доктор технічних наук, професор, 

незалежний дослідник та політичний аналітик,  

що спеціалізується на українських справах, 

викладач арабської мови  

Hazat Zentrum e.V. 

м. Берлін, Німеччина 

 
АРАБСЬКИЙ СВІТ У СУЧАСНОМУ МЕДІАЛАНДШАФТІ: 

АНАЛІТИЧНЕ ДОСЛІДЖЕННЯ 

 

Арабський світ більше не є просто споживачем власного іміджу;  

він став головним виробником та глобальним експортером власного 

іміджу. Сучасний медіаландшафт в арабському світі відображає 

політичні, економічні та культурні трансформації, свідком яких став 

регіон за останні десятиліття. Глобальний медіаландшафт також 

швидко змінився завдяки розвитку цифрових технологій та поширенню 

платформ соціальних мереж, надаючи арабським державам та неуря- 

довим організаціям нові інструменти для формування образів та пере- 

дачі історичних та культурних наративів.  

Це дослідження використовує описовий аналітичний підхід для 

вивчення переходів від традиційних урядових ЗМІ (Засоби масової 

інформації) до різноманітних цифрових медіа, а також того, як 

сучасний медіаландшафт сформував образ арабських цивілізацій як 

конкуруючих або взаємодоповнюючих національних утворень. 
Арабська цивілізація охоплює ісламську, арабську та місцеву спад- 

щину. У сучасному медіаландшафті арабських держав, що характе- 

ризується різноманітністю, що випливає з культурних та політичних 

відмінностей, медіа використовуються для просування національної 

ідентичності, а не єдиної арабської ідентичності. Теоретична база тут 

базується на моделі «суверенних медіа», яка описує, як засоби масової 

інформації використовуються як інструменти зовнішньої та вну- 

трішньої політики. 



232 

У літературі розглядається концепція м‟якої сили та те, як культура 

та медіа використовуються для формування позитивного міжнародного 

іміджу. Нещодавні дослідження зосереджені на стратегіях арабських 

держав (ОАЕ, Саудівської Аравії, Катару та Єгипту) щодо викорис- 

тання музеїв, фестивалів та міжнародних заходів як інструментів 

культурної дипломатії [1, 2]. Терміни «ефект Аль-Джазіри» та 

«цифровий вплив» описують, як медіаканали та платформи можуть 

змінювати політичні та новинні наративи в регіоні та за його межами. 

Критичний аналіз цієї ролі виявляє варіації в незалежності, довірі та 

політичному впливі [3]. Дослідження вивчає, як цифровий контент 

формує ідентичність арабської молоді, і як вони використовують такі 

платформи, як Tik Tok та YouTube, для самовираження та збереження 
або відтворення традицій у сучасних формах [4]. Література також 

включає технічні та медійні підходи до цифрового збереження 

археологічних пам'яток, створення віртуальних музеїв та 360-градусних 

турів, а також експерименти з цифрової реконструкції з використанням 

даних користувачів та соціальних мереж [5].  
Арабський світ став свідком переходу від централізованих 

державних ЗМІ до гібридної системи, що поєднує суверенну та 

приватну власність. Супутникові канали, такі як Al Jazeera (1996)  

у Катарі та Al Arabiya (2003) у Саудівській Аравії, почали відігравати 

певну роль у формуванні регіональних наративів, що призвело до 

«фінансованого плюралізму», коли держави Перської затоки фінан- 

сували 70% виробництва арабських ЗМІ до 2025 року. З поширенням 

інтернету (проникнення 80% у Перській затоці порівняно з 50%  

у Північній Африці), цифрові платформи, такі як Shahid (35 мільйонів 

підписників) та Jawwy (Катар), стали інструментами для просування 

місцевої ідентичності. 
Саудівська Аравія пропагує «поміркований іслам» через телесеріали 

та Ер-Ріядський сезон, наголошуючи на спадщині та сучасності 

Пророка (Бачення 2030). Це підкріплює її ідентичність як «охоронця 

арабізму». Об'єднані Арабські Емірати презентують себе як «столицю 

майбутнього» через висвітлення Експо-2020 та Музею майбутнього, 

поєднуючи ісламську спадщину із західною сучасністю, щоб створити 

«трансцивілізаційний» наратив. Єгипет відродив свою «фараонську 

цивілізацію» з відкриттям Єгипетського музею та телесеріалів, щоб 

посилити свою роль «матері світу». Катар зосереджується на «пригноб- 

леній нації» (висвітлення Гази та України), тоді як Марокко пропагує 

«Аль-Андалус» у своїх телесеріалах. 

Ці наративи становлять «конкуруючі національні цивілізації»,  

де медіа використовуються для захисту політичних інтересів,  

як це видно у наративних війнах навколо Ємену та Судану. 



233 

Катарська мережа «Аль-Джазіра», як ключовий приклад, зробила 

свій внесок у переосмислення стандартів висвітлення подій в арабських 

та світових ЗМІ з початку тисячоліття, запровадивши стиль польових 

репортажів та ток-шоу, який вплинув на арабську та міжнародну 

аудиторію. Однак мережа стикається з політичними та регуляторними 

викликами, останнім часом проявивши себе у забороні або закритті її 

офісів як на місцевому, так і на регіональному рівнях. Аналіз впливу 

показує сильний перетин редакційних програм та регіональних 

інтересів. Тим часом ОАЕ, Саудівська Аравія та Єгипет значно 

інвестували у проекти, пов'язані зі спадщиною та інституційними 

проектами (музеї, об'єкти культурної спадщини, міжнародні заходи, 

такі як виставки та фестивалі), як частину національних стратегій 

бачення, спрямованих на зміну їхнього міжнародного іміджу та 

залучення інвестицій у туризм та культуру через культурну дипломатію 

та стратегії «м'якої сили». Ці інструменти включають створення музеїв 

світового класу, спонсорування міжнародних заходів та угоди про 

культурний обмін. Ця політика успішно підвищила глобальну обізна- 

ність про окремі культурні елементи, але також викликала дебати щодо 

споживацького характеру культури та місцевої ідентичності. З Йорданії 

є приклади (бедуїнська молодь документує свої традиції в TikTok),  

які демонструють, як молоді люди стають розповсюджувачами міс- 

цевих наративів через короткі медіа, що приваблюють глобальну 

аудиторію та генерують місцеві доходи від туризму [6]. Це явище 
підкреслює здатність платформ перетворювати носіїв традиційної 

культури на «цифрові бренди», але також підвищує ризик примен- 

шення історичної складності на користь привабливих візуальних 

матеріалів. 

Глобальні звіти про використання цифрових технологій вказують  

на постійне зростання кількості користувачів Інтернету та соціальних 

мереж у регіоні, що розширює потенціал для поширення інформації  

та впливу ЗМІ, але також зростає конкуренція за увагу та ризик поши- 

рення дезінформації. 

Результати: 

1. Інтеграція класичних медіа, культурних ініціатив та цифрових 
технологій сприяла покращенню міжнародного іміджу низки арабських 

держав. 

2. Молодіжні цифрові наративи часто відрізняються від офіційної 

державної риторики, пропонуючи більш різноманітні та автентичні 

форми самовираження. 

3. Політичний контроль і періодичні обмеження щодо діяльності 
медіа свідчать про нестабільність медіапростору і його залежність від 

владних рішень. 



234 

4. Цифрове збереження спадщини відкриває широкі можливості 
для доступу та навчання, проте потребує ретельної наукової політики 

для забезпечення точності та автентичності. 

Висновки. Сучасний медіаландшафт трансформував арабський світ 

у простір множинних, часто конкуруючих національних наративів, що 

формуються за підтримки цифрових технологій і державних стратегій. 

Ця трансформація сприяє культурному розвитку, але також поглиблює 

розбіжності. Сучасний медіаландшафт пропонує безпрецедентні 

можливості для арабських держав продемонструвати свої цивілізації  

та переосмислити свою ідентичність перед світовою аудиторією. Однак 

ці наративні процеси залишаються вразливими до регіональної та 

внутрішньої політики та суперництва. Досягнення тривалого впливу 

вимагає збалансованих, прозорих та технологічно й інтелектуально 

стійких стратегій культурних медіа. 

 

Література: 
1. Gołębiowski, D. From Europe to the Arab Peninsula? Cultural 

Diplomacy Practices in the United Arab Emirates. Studia Europejskie – 

Studies in European Affairs. 2020. 24(4), 151–173. https://doi.org/10.33067/ 

SE.4.2020.8 

2. Global Media Insight – Saudi Arabia Social Media Statistics 2024. 

globalmediainsight.com  
3. P. Seib, The Al Jazeera effect: How the new global media are 

reshaping world politics January 2011. 
4.  Maha Ali Alshoaibi, Social Media and Its Impact on Arab Youth 

Identity  .  Review of European Studies/ Vol. 11, No. 1; 2019. ISSN 1918-

7173 E-ISSN 1918–7181 Published by Canadian Center of Science and 

Education. 
5. MaDiH: A Transnational Approach to Building Digital Cultural 

Heritage Capacity . ACM Journal on Computing and Cultural Heritage, 
Volume 15, Issue 4   . Article No.: 71, Pages 1–14. 

6. Samer Hamdi Aref Al-Rawashdeh, The Role of Graphic Design and 

Visual Communication in Natural Heritage Sites of Jordan  . Herança – 

History/ Heritage and Culture Journal .2025, 8(1), 116–128.  
ISSN: 2184–3090. 

 

 

 

 

 

 

 



235 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-59 

 

Запотєєва В. Е. 

здобувачка 1 курсу другого (магістерського) рівня 

спеціальності «Філологія. Східні мови та літератури  

(переклад включно), перша – китайська» 

ДЗ «Луганський національний університет імені Тараса Шевченка» 

Науковий керівник: Крижановська О. О. 

доктор філологічних наук, доцент,  

професор кафедри літературознавства і східної філології 

ДЗ «Луганський національний університет імені Тараса Шевченка»  

м. Полтава, Україна 

 

ВІДТВОРЕННЯ МОРТАЛЬНОГО КОДУ ТА 

ДЕМОНОЛОГІЧНИХ МОТИВІВ У ПЕРЕКЛАДІ КИТАЙСЬКОЇ 

ГОРОР-МАНЬХУА (НА МАТЕРІАЛІ «白骨大圣») 

 

Зростання популярності такого жанру східної літератури як маньхуа 

серед українських читачів актуалізує проблему перекладу специфічних 

культурних кодів. «白骨大圣» (Báigǔ dà shèng, «Великий Мудрець, що 

виганяє духів Байґу») є яскравим прикладом твору, де ефект жаху 

досягається не тільки через візуальний шок, а й через осмислення 

химерності порушення ритуального і космічного порядків. Назва  

та «титул» головного героя, мовою оригіналу – є прямою алюзією на 

класичний роман У Чен‟еня «Подорож на Захід» (кит. 西游记xīyóujì). 

Тут автор маньхуа поєднує два протилежні архетипи: «Великого 

мудреця» (кит. 大圣,dà shèn), тобто, Сунь Укуна (кит. 孙悟空sūn 

wùkōng) та Демона Білої кістки (кит. 白骨精báigǔjīng), що, без- 

заперечно, розширює перше враження і уявлення про зміст поданого 

креалізованого тексту.  

Для аналізу мортального коду, як системи знаків, пов'язаних  

зі смертю, застосовано семіотичний підхід Ю. Лотмана (концепція 

«семіосфери»), де простір розглядається як текст, що генерує сенси  

[4, p. 124]. У перекладознавчому аспекті варто спиратися на праці  

Л. Венуті (стратегія форенізації), який наполягає на збереженні «чужо- 

рідності» тексту для передачі культурного колориту [2, p. 20],  

та Ю. Найди (проблема культурної відповідності). Для аналізу специ- 

фічної лексики використано термін «культурно-маркована лексика» 

(culture-specific items) у трактуванні української дослідниці Р. Зорівчак 

[3, с. 58]. 



236 

У досліджуваній маньхуа мортальний код первинно реалізується 

через організацію простору, тобто, локація виступає не фоном,  

а активним антагоністом, що маркується через геомантичні терміни 

феншуй (кит. 风水, fēngshuǐ). У творі ландшафт описується як «зверху 

вузький, знизу широкий», що позначається терміном «喇叭瓮» (lǎbā 

wèng, трубчастий глек), тобто, це метафора пастки, де енергія інь (кит. 

阴 yīn) накопичується без виходу. Далі в умовному тексті зустрічається 

храм як «межа світів», який можна охарактеризувати як «生者禁地» 

(shēng zhě jìndì, заборонена земля для живих), що встановлює собою 

онтологічний бар'єр. Окрім ландшафту, мортальний простір маркується 

через порушення поховального канону, що візуалізує хаос і непри- 

родність смерті у цій локації: за сюжетом, розкопувач могил знаходить 

«竖葬» (shù zàng, вертикальне поховання), і згідно з китайською 

демонологією, таке положення тіла перетворює мерця на провідник 

темної енергії, що є передумовою трансформації у «僵尸» (jiāngshī, 

зомбі). [5, Vol. 1, p. 140] 

Центральним елементом мортального коду є колірна ієрархія 

об'єктів поховання, яка розкривається через монологічну репліку 

другого розкопувача могил: 你明白什么！这棺材分为红、白、黑、黄

、金五种。红棺葬的是寿终正寝的老人、 是喜丧。黑为玄水、能镇煞

、所以横死、 战死的人用黑棺。贫苦人家拿草席裹尸或是随便用几块

木板拼凑、这些恰好是黄色、所以称之为黄棺。金棺、自然就是身份

尊贵的王侯才能配得上。。。至于这白棺、讲究可就特殊了。。。那

是用来装殓死去还未来得及婚配的年轻男女。。。如果这里头装的真

的是那个失足摔死的孕妇、那她。。。(Nǐ míngbái shénme! Zhè guāncai 

fēn wéi hóng, bái, hēi, huáng, jīn wǔ zhǒng. Hóng guān zàng de shì 

shòuzhōngzhèngqǐn de lǎorén, shì xǐ sāng. Hēi wèi xuán shuǐ, néng zhèn shā, 

suǒyǐ hèngsǐ, zhàn sǐ de rén yòng hēi guān. Pínkǔ rénjiā ná cǎo xí guǒ shī 

huò shì suíbiàn yòng jǐ kuài mùbǎn pīncòu, zhèxiē qiàhǎo shì huángsè, suǒyǐ 

chēng zhī wèi huáng guān. Jīn guān, zìrán jiùshì shēnfèn zūnguì de wánghóu 

cáinéng pèi dé shàng... Zhìyú zhè bái guān, jiǎngjiù kě jiù tèshūle... Nà shì 

yòng lái zhuāngliàn sǐqù hái wèi láidéjí hūnpèi de niánqīng nánnǚ... Rúguǒ 

zhèlǐ tou zhuāng de zhēn de shì nàgè shīzú shuāi sǐ de yùnfù, nà tā...), 

перекдається «Нічого ти не тямиш! Існує п‟ять видів кольору труни: 

червоний, білий, чорний, жовтий та золотий. У червоних ховають ста- 

рих людей, що дожили віку і відійшли з миром – це так звані «радісні 

похорони». Чорний колір – це «Сюань Шуй», містична вода, здатна 

гамувати зло. Тому чорні труни призначені для тих, хто помер наглою 

смертю або загинув на полі бою. Бідняки загортають тіла в солом‟яні 

циновки або збивають ящик із простих дощок – вони мають жовтий 



237 

відтінок, тому їх і називають жовтими трунами. Золота труна, звісно ж, 

пасує лише вельможним князям та знаті... А от щодо цієї білої труни, то 

тут справа особлива... Вона призначена для юнаків та дівчат, які 

померли, не встигнувши взяти шлюб. І якщо всередині справді лежить 

та вагітна жінка, що розбилася на смерть, то виходить, що вона...» [1]. 

Для комфортного сприйняття українським реципієнтом текстові 

«бульбашки» зазначеного вище монологу одного з персонажів, було 

скомпоновано в один цілісний уривок, а також задіяно перекладацькі 

трансформації і принципи, такі як збереження термінів культурно-

маркованої лексики, адже для збереження національного колориту, 

краще застосувати транслітерацію із примітками від перекладача за 

межами фреймів [3, с. 58], до прикладу:  

– 喜丧 (xǐsàng) – «Радісні похорони»: Це специфічний китайський 

термін. Коли людина прожила довге, щасливе життя і померла без 

болю в оточенні онуків, її смерть вважається не трагедією, а успішним 

завершенням циклу. Тому використовується червоний колір (колір 

свята); 

– 玄水 (xuánshuǐ) – «Сюань Шуй» / «Містична/Темна Вода»: У сис- 

темі П'яти Елементів чорний колір відповідає Воді. Вода гасить Вогонь 

і контролює енергію. Тому чорний колір використовують, щоб 

«охолодити» лють духу, який помер поганою смертю. [5, Vol. 1, p. 269]; 

– 横死 (hèngsǐ) – «Нагла смерть»: Смерть від нещасного випадку, 

вбивства або самогубства. В українській мові гарний відповідник – 

«нагла смерть» або «смерть не своєю чергою». 

Наступне, розгортання стислих китайських ідіом у розлогі україн- 

ські фрази для збереження змісту, наприклад, ідіома 寿终正寝 

(shòuzhōngzhèngqǐn – букв. «померти у віці в головній кімнаті») 

перекладена як «дожили віку і відійшли з миром». В українській мові 

немає одного слова, що передало б увесь цей комплекс значень 

«правильної» смерті. А також, відтворення інтонації та регістру 

мовлення персонажа, на кшталт використання розмовних конструкцій 

(«Нічого ти не тямиш!», «А от щодо...») та лексики високого стилю 

там, де йдеться про владу («вельможні князі» для 王侯 wánghóu), щоб 

зберегти контраст між простим копачем і повагою до ієрархії. 

Підсумовуюючи, аналіз маньхуа «白骨大圣» демонструє, що 

мортальний код є багаторівневою системою: від візуальних символів 

(колір труни) до складних культурних алюзій (геомантія, соціальні 

кари). Відтворення цього коду в українському перекладі вимагає 

відмови від стратегії доместикації на користь форенізації. Збереження 

та коментування таких реалій, як «喇叭瓮» чи «玄水», є необхідним для 

того, щоб український читач зміг відчути специфіку китайського 



238 

горору, де джерелом страху є не монстр сам по собі, а порушення 

соціального та ритуального договору. 

 

Література: 

1. 咬火. 白骨大圣. URL: https://m.happymh.com/mangaread/ 

yIjM1ATMzATM=gTOyATMwETMwUTMwATMycTM2ATM2ATMzAT

M1UTMwUTM1ATM4ATMxETMxUTM1UTM (дата звернення: 

13.12.2025). 

2. Venuti L. The Translator‟s Invisibility: A History of Translation. 

London : Routledge, 2008. 336 p. 

3. Зорівчак Р. Й. Реалія і переклад. Львів : Видавництво при 
Львівському державному університеті, 1989. 216 с. 

4. Lotman Y. Universe of the Mind: A Semiotic Theory of Culture. 

London : I. B. Tauris, 2001. 288 p. 

5. De Groot J. J. M. The Religious System of China. Leiden : Brill, 

1892–1910. 6 Vol. 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-60 

 

Козлов Ю. І. 

аспірант 1-го року навчання  

Навчально-наукового інституту філології 

Київського національного університету імені Тараса Шевченка 

м. Київ, Україна 

 

ПРАГМАТИЧНИЙ ПОТЕНЦІАЛ  

ЛЕКСИКО-ФРАЗЕОЛОГІЧНИХ ОДИНИЦЬ  

НА ПОЗНАЧЕННЯ РОДИННИХ СТОСУНКІВ У 

ТУРЕЦЬКОМОВНОМУ МЕДІЙНОМУ ДИСКУРСІ 

 

Дослідження лексико-фразеологічних одиниць із семантикою 

родинних стосунків у турецькомовному медійному дискурсі є акту- 

альним у контексті сучасної медіалінгвістики, оскільки такі одиниці 

виступають маркерами соціальної взаємодії та інструментом впливу на 

масову аудиторію [1, с. 45]. Їх частотність і стилістична навантаженість 

у ЗМІ свідчать про важливість родинної моделі для турецької комуні- 

кативної культури. 

З огляду на зростання інтересу до медіалінгвістики, комунікативних 

стратегій журналістики та ролі культурно маркованих елементів  



239 

у формуванні інформаційного простору, дослідження прагматичного 

потенціалу родинної лексики у турецьких ЗМІ виявляється особливо 

значущим. Це дозволяє не лише описати функціонування конкретних 

лексичних та фразеологічних одиниць, але й простежити, як через них 

медіа впливають на інтерпретацію суспільно важливих подій, констру- 

ювання «своїх» і «чужих» та формування ціннісних установок. [3, 4, 5]. 

Методологічну основу дослідження становлять контекстуально-

прагматичний аналіз, дискурс-аналіз та контент-аналіз матеріалів 

турецького медійного дискурсу, зокрема онлайн-порталів, телевізійних 

програм та інших медіаплатформ.  

Аналіз показав, що родинні номінації (abi, abla, kardeş, hala, amca) 

регулярно використовуються як засоби зниження соціальної дистанції, 

формування солідарності та створення позитивного іміджу. Вони 

виходять за межі буквальної семантики та виконують роль соціальних 

маркерів, що структурують ієрархію або, навпаки, підкреслюють 

рівність сторін. [4, 5] 

Фразеологічні конструкції (kan kardeşi olmak, el kızı, el oğlu, aile gibi 

olmak) мають високий конотативний потенціал, адже відображають 

традиційні турецькі уявлення про родинність як ключову соціальну 

цінність [3]. У медійному дискурсі такі одиниці використовуються для 

пояснення або оцінювання поведінки персонажів, створення їхнього 

соціального профілю та формування потрібної інтерпретації подій. 

Вони дозволяють журналістам швидко кодувати складні соціальні 

відносини, опираючись на усталені культурні сценарії, які легко зчиту- 

ються аудиторією. 

Результати дослідження засвідчили, що родинна лексика в турець- 

комовному медійному дискурсі виконує функцію позитивної презен- 

тації, оскільки сприяє створенню емоційно насиченої комунікації та 

впливає на спосіб інтерпретації подій аудиторією. Використання таких 

одиниць у різних сегментах медійного простору, зокрема, новинних 

сюжетах, ток-шоу, аналітичних програмах, цифрових платформах, 

допомагає формувати образи «своїх» і «чужих», підтримувати тради- 

ційні соціокультурні моделі та посилювати відчуття колективної іден- 

тичності. Таким чином, родинна лексика слугує інструментом смис- 

лової організації медійного контенту та репрезентації соціальних 

відносин. 

Лексико-фразеологічні одиниці з родинною семантикою є важли- 

вими інструментами прагматичного впливу в турецькомовному медій- 

ному дискурсі. Вони реалізують стратегії соціальної інклюзії, емоцій- 

ної взаємодії, культурного відображення та ідеологічного конструю- 

вання. Отримані результати поглиблюють розуміння ролі родинної 



240 

моделі в турецькому інформаційному просторі та демонструють 

значний потенціал таких одиниць у медіапрактиках. 

Ключові слова: родинна лексика; родинні номінації; фразеологічні 

конструкції; турецькомовний медіадискурс; прагматичний потенціал; 

культурні сценарії.  

 

Література: 

1. Aksan, D. Her Yönüyle Dil: Ana Çizgileriyle Dilbilim. Ankara : Türk 

Dil Kurumu Yayınları, 2017. 

2. Tuğluk, Mehmet Emin. Derleme Sözlüğünde Geçen Akrabalık 

Adları. Iğdır Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 2024. DOI: 10.54600/ 

igdirsosbilder.1388142 

3. Sirman, Nükhet. Mediated Fantasies of the Family on Turkish 

Television, 2019. DOI: https://doi.org/10.4000/ejts.6329 

4. Küçük, Salim. TÜRKĠYE TÜRKÇESĠ ÖRNEKLEMĠNDE 

AKRABALIK ADLARINA DAYALI ĠKĠLEMELER, 2024. DOI: 

10.59358/ayt.1544047 

5. Yılmaz Y., Sarı H. Türk Atasözlerinde Akrabalık Adlarının 

Kullanımı. RumeliDE Dil ve Edebiyat AraĢtırmaları Dergisi, 2015. DOI: 

10.29000/rumelide.133750 

6. Syzonov, D. (2023). Терміносистема сучасної медіалінгвістики в 
міждисциплінарних контактах. Актуальні проблеми української лінгвіс- 

тики: теорія і практика. (46), 100–111. URL: https://apultp.knu.ua/ 

index.php/APULTP/article/view/139  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



241 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-61 

 

Кривенчук В. М. 

аспірант Навчально-наукового інституту української філології  

імені Г. Ф. Квітки-Основ’яненка 

Харківського національного педагогічного університету  

імені Г. С. Сковороди 

м. Харків, Україна 

 

МЕДІАЛЬНИЙ ТЕКСТ СТАНІСЛАВА ШУМИЦЬКОГО  

ЯК СКЛАДНИК КОНЦЕПТУАЛЬНОЇ СФЕРИ КРАЇН СХОДУ 

 

 Cлобожанщина як культурно-історичний регіон відіграє помітну 

роль у формуванні українського інформаційного простору, який є 

важливим сегментом сучасного медіального тисячолітнього простору 

концептуальної сфери держави Близького й Середнього Сходу, Пів- 

денної, Східної та Центральної Азії. Глобальні медіа (BBC, CNN) 

репрезентують Схід як крізь призму культурно-цивілізаційних моделей, 

геополітичних конфліктів (зокрема війни в Україні з 2014 року), 

економічних трансформацій і культурних феноменів, поєднуючи 

аналітичність із типізацією стереотипів. Харківщина як ядро 

Слобожанського краю (заснована козаками у ХVІІ–ХVІІІ ст.)  

у 1957–1973-х роках була одним із осередків україномовної 

журналістики, незважаючи на загальне посилення русифікаційного 

тиску. У цей період визначальною стала діяльність журналіста, редак- 

тора й літератора Станіслава Васильовича Шумицького (20.03.1937– 

3. 01.1974), помітної постаті східноукраїнського культурно-медійного 

середовища.  

Якщо у жанрово-стилістичній моделі модерного, відкритого Харків- 

ського медіального простору акцент припадає на особистість автора, 

громадській позиції, соціальній критиці, а основними жанрами поста- 

ють: нарис, репортаж, фейлетон, аналітична стаття, то в східній медіа 

далекого зарубіжжя основними жанрами постають: хроніки, коментарі, 

притчі, есе з філософським підтекстом, вагомою постає етична 

настанова та збереження традицій. Проте обидві моделі поєднує висока 

роль слова як носія культури та ідентичності.  

Попри загальну русифікаційну спрямованість, з‟явилися локальні 

ініціативи, здатні суттєво вплинути на динаміку мови суспільства  

[1: с. 10–20; 100–130]. Медіапростір Сходу України в період  

1957–1974-ті роки характеризується становленням модернізованого 

інформативного поля, саме в ньому формувалися нові стандарти 



242 

лінгвістичної публіцистики, зокрема у районних та міських виданнях. 

Незважаючи на офіційні ідеологічні обмеження, місцеві журналісти  

й редактори впроваджували якісні мовно-стилістичні норми, саме такі 

тексти підтримували український культурний код. У середині  

ХХ століття Харків продовжував зберігати традиції інтелектуального 

центру культурного простору Слобожанщини і проявив себе як осере- 

док україномовної преси. Саме тут з‟явилися ініціативи відродження й 

підтримки української публіцистики. Важливими стали редакторські 

практики, саме вони сприяли унормуванню лексики, стилю, жанрової 

палітри журналістських текстів.  

Станіслав Шумицький працював у кількох районних виданнях 

(«Дергачів», Харківської області; «Зоря Жовтня», Обухівського району 

на Київщині…), а з кінця 1960-х приєднався до редакції «Вечірній 

Харків», де виконував функцію літературного редактора. Разом  

із Олександром Черевченком він сприяв появі україномовних сторінок, 

а згодом і окремих україномовних номерів [2: с. 1–4; 1–6; 2–5]. Перехід 

на українську мову великого місцевого видання вважався не просто 

редакційним рішенням, а формою культурного спротиву [3: c. 30–40; 

100–140]. У творчому доробку Шумицького була публіцистика, 

літературні огляди, поезія, переклади, дружні шаржі. У медіальних 

текстах публіцистика постає як вид суспільно орієнтованої комунікації. 

Вона поєднує наступний інструментарій: аналітичність, соціальну 

адресність, цінності, художньо-образний стиль. Таке жанрове поле 

включає нариси, статті, фейлетони, памфлети, репортажі, авторські 

замітки. На основі розгляду газетних текстів Станіслава Шумицького 

1957–1965 років простежено жанрові модуси журналіста та визначено 

його місце в медіальній традиції цього періоду.  

Пропоновано ключові аспекти публіцистичної спадщини Станіслава 

Шумицького та окреслено її специфічно медіальний текст, який 

формувався на перетині мовно-літературної традиції, суспільної 

комунікації, редакційної практики другої половини ХХ століття.    

Це був час покоління шістдесятників. Журналісти працювали  

в умовах ідеологічних обмежень, але водночас прокладали шлях до 

оновлення української публіцистики.   

У медіальних текстах публіцистика постає як вид суспільно 

орієнтованої комунікації. Вона поєднує наступний інструментарій: 

аналітичність, соціальну адресність, цінності, художньо-образний 

стиль. 

Таке жанрове поле включає нариси, статті, фейлетони, памфлети, 

репортажі, авторські замітки. На основі розгляду газетних текстів 

Станіслава Шумицького 1957–1965 років простежено жанрові модуси 



243 

журналіста та визначено його місце в медіальній традиції цього 

періоду.   

Нарис-есе «Без мрії не можна жити» має конкретну локацію (П‟яти- 

хатки Обухівського району на Київщині, спортивно-трудовий оздо- 

ровчий табір медичного інституту, річка з ліліями), з елементами 

репортажу, бо описує перебіг реальних подій дня. Філософська сугестія 

включає особистий погляд автора, настроєві деталі: кожна пора року 

відзначається тільки їй притаманним ароматом. У приміщення для 

відпочинку «вітер доносить запахи сухої ромашки, м‟яти» [4:1960]. 

Своєрідне авторське індивідуальне есе тяжіє до етюду з пейзажними 

замальовками. Інтерактивний гібридний стиль тексту поєднує 

публіцистику, фотографії, ліризм та музикальність вальсу і навіть 

запахи літньої пори.   

«Листи до редакції» [5: 1962] функціонують як узагальнений 

коментар-зведення думок читачів, у якому редакція систематизує 

найтиповіші оцінки, судження та реакції читацької аудиторії. Основу 

тексту становить аналітично-рефлексивна мова, яка спрямована  

на узагальнення суспільних настроїв. До такого сухого викладу 

додаються авторські вставки, цитати з реальних листів, емоційні 

ремарки та короткі авторські оцінки. Комбінація редакційного 

узагальнення і індивідуальних голосів читачів додає жанру медіальної 

гібридності: відчутне поєднання рис коментаря, аналітичної замітки та 

колективного листування.  

Простежено проблемний нарис митця, який завжди бачить кон- 

кретну особу, її побут, працю, моральний вибір. Його мовно-стильові 

домінанти образності спираються на метафори природної мови (траву, 

вітер, вечір, поле, дерево як символи поколінь і праці), відзначаються 

емоційною експресивністю, ритмізованими синтаксичними побудо- 

вами, частим використанням антропоморфізацій та персоніфікацій. 

Такі риси забезпечують зближення його публіцистики з поетичною 

мовою. Саме це і є підставою трактування її як медіальний художній 

жанр.  

Станіслав Шумицький є одним із репрезентативних діячів східно- 

української журналістики 1957–1973-х років. Його внесок у розвиток 

медіальної лінгвістики, публіцистики та культурного простору 

Слобожанщини дозволяє розглянути його як вагому частину інтелек- 

туальної спадщини регіону. Одною із особливостей значення медіаль- 

ного простору, який формував журналіст стала переорієнтація від 

периферії до суб‟єктивності. Це він демонстрував Слобожанщину як 

повномірний суб‟єкт інформаційного поля, а не пограниччя між двома 

цивілізаціями. Це його зусиллями створювалася нова модель культури 

в якій Слобожанщина поставала як простір української модерності  



244 

та традиції водночас: популяризував культурну та історичну українську 

спадщину Слобожанщини, просував ідеї українізації.  

Отже, Сучасний медіальний простір Сходу стає активним 

виробником глобальної сукупності інформаційних матеріалів, ство- 

рених для передавання смислів і символів у медійному просторі, які 

виконують інформаційну, комунікативну, культурну та ідеологічну 

функції. Найефективнішою характеристикою творчого медіального 

простору Слобожанщини є відкритість до міжкультурних впливів, саме 

тому подальший інтерес дослідження і його нагальною потребою 

постає переосмислення локальної ідентичності на тлі війни. 

 

Література: 

1. Bilaniuk, L. Contested Tongues: Language Politics and Cultural 

Correction in Ukraine. Cornell University Pres, 2005. 230 p. 

2. Вечірній Харків: газета. Архівні підшивки за 1968–1971 рр. 

Харків. Використано матеріали: 1968, с. 2–4; 1969, c. 1–6; 1970–1971,  

c. 2–5.  

3. Ychelchyk, S. Stalin‟s Empire of Memory Russian-Ukrainian 

Relations in the Soviet Historical Imagination. University of Toronto Pres, 

2004. 231 p.  

4. Шумицький С. Без мрії не можна жити. Молодь України. 

1960. № 147. 

5. Брагінський О., Шумицький С. Листи до редакції. Літературна 

газета. 1962. № 10. 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



245 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-62 

 

Легкошкур О. М. 

вчитель історії 

Товариство з обмеженою відповідальністю  

Приватний заклад «Харківський ліцей “ХАНІ АКАДЕМІЯ”»  

Харківської області 

м. Харків, Україна 

 

МЕДІАТИЗАЦІЯ МУАЙ ТАЙ ЯК КУЛЬТУРНОГО МАРКЕРА 

ЦИВІЛІЗАЦІЙНОЇ ІДЕНТИЧНОСТІ ТАЇЛАНДУ  

В ГЛОБАЛЬНОМУ МЕДІАПРОСТОРІ 

 

У статті проаналізовано процес медіатизації муай тай як тради- 

ційного бойового мистецтва Таїланду та його трансформацію в гло- 

бальний культурний маркер цивілізаційної ідентичності. Розглянуто 

роль державних інституцій, мас-медіа, цифрових платформ, туризму та 

культурної дипломатії у формуванні міжнародного образу муай тай. 

Досліджено механізми використання соціальних медіа для поширення 

та децентралізації знань про цей вид спорту, а також визначено його 

значення як інструменту «м‟якої сили» Таїланду. 

Муай тай (тайський бокс) є не лише видом спорту, а й важливим 

елементом історико-культурної спадщини Таїланду. Його витоки 

пов‟язані з військовою підготовкою та ритуальними практиками, що 

формували національну ідентичність тайського суспільства. У сучас- 

них умовах глобалізації муай тай зазнав активної медіатизації, пере- 

творившись на впізнаваний символ «таїландськості» у світовому медіа- 

просторі. 

Одним із ключових чинників медіатизації є інституціоналізація та 

стандартизація традиції. Державні структури та спортивні організації 

Таїланду підтримують канонічний образ муай тай, підкреслюючи його 

автентичність через ритуали вай кру (ритуальний танець перед боєм), 

традиційну музику (пі пхат) та історичні наративи. Такий підхід сприяє 

збереженню культурної спадщини, водночас адаптуючи її до вимог 

глобального ринку, що часто призводить до «винайдення традиції» для 

цілей національної символіки та міжнародного просування [1; 2]. 

Важливу роль у поширенні муай тай відіграє кінематограф та циф- 

рові медіа. Документальні фільми, спортивні трансляції та відео- 

платформи створюють візуально привабливий образ бойового мис- 

тецтва, доступний міжнародній аудиторії. Через ці канали муай тай 



246 

інтегрується в глобальну масову культуру, стаючи частиною транс- 

національного культурного обміну. 

Ключовим каталізатором глобалізації виступають соціальні медіа  

та цифрові платформи. YouTube, Instagram, TikTok та інші платформи 

перетворили традиційно закрите знання на вільно доступний контент. 

Тренери та спортсмени з Таїланду та всього світу використовують ці 

канали для демонстрації технік, проведення онлайн-майстер-класів та 

просування своїх шкіл. Це призводить до децентралізації навчання, 

коли основи муай тай можуть бути засвоєні поза межами традиційних 

таїландських таборів. Instagram та TikTok, завдяки короткому, динаміч- 

ному контенту, акцентують увагу на естетиці та фізичній приваб- 

ливості (елемент фітнесу), тоді як YouTube залишається головним дже- 

релом для глибокого вивчення техніки та історичних документальних 

фільмів. Таким чином, цифрові медіа не лише поширюють муай тай, 

але й активно формують його зовнішній образ для мільйонів потен- 

ційних послідовників, що підсилює його роль як глобального куль- 

турного продукту. 

Зокрема, глобальні спортивні організації та стрімінгові платформи 

стали ключовими провайдерами муай тай на міжнародний ринок, 

перетворюючи його з локального культурного явища на товар глобаль- 

ного споживання. Професійні турніри, які транслюються по всьому 

світу, активно просувають естетику бою, водночас ретельно підтриму- 

ючи таїландські ритуальні елементи. Ця комерціалізація сприяє 

стандартизації правил, що, з одного боку, забезпечує універсальну при- 

вабливість, а з іншого – посилює дискусії щодо спрощення автен- 

тичних бойових стилів. 

Окремим аспектом є феномен «муай тай-туризму», коли іноземні 

спортсмени та аматори відвідують Таїланд з метою тренувань і куль- 

турного занурення. Це явище тісно пов‟язане з концепцією «серйозного 

дозвілля» (serious leisure) та сприяє економічному розвитку й міжкуль- 

турному діалогу, але водночас породжує ризики комерціалізації та 

спрощення традицій [3]. 

Муай тай також виступає інструментом м‟якої сили Таїланду. Через 

міжнародні змагання, освітні програми та культурні ініціативи держава 

використовує бойове мистецтво як засіб культурної дипломатії, 

формуючи позитивний міжнародний імідж, що відповідає основним 

засадам теорії «м'якої сили» [4]. 

За результатами проведеного аналізу процесу медіатизації муай тай 

як культурного маркера цивілізаційної ідентичності Таїланду можна 

зробити такі ключові висновки: 

– Муай тай як «історико-культурно сконструйована традиція». 

Медіатизація є інструментом інституціоналізації та стандартизації, що 



247 

підтримує канонічний образ бойового мистецтва з метою збереження 

спадщини та одночасної адаптації до глобального ринку [1; 2]. 

– Цифрова децентралізація знань. Соціальні медіа (YouTube, 

Instagram, TikTok) забезпечують децентралізацію навчання, перетво- 

рюючи традиційно закрите знання на вільно доступний контент,  

що формує естетичний та фітнес-орієнтований образ муай тай. 

– Глобальний культурний обмін та ризики. Феномен «муай тай-

туризму» сприяє економічному зростанню та міжкультурному діалогу, 

проте породжує ризик спрощення автентичних традицій на догоду 

універсальній привабливості [3]. 

– Інструмент «М‟якої сили». Муай тай ефективно викорис- 

товується Таїландом як засіб культурної дипломатії та «м'якої сили» 

[4], сприяючи формуванню позитивного міжнародного іміджу. 

Таким чином, медіатизація трансформувала муай тай зі спортивної 

дисципліни на потужний і багатогранний культурний маркер, що 

відображає національну ідентичність Таїланду в динамічному гло- 

бальному медіапросторі. 

 

Література: 

1. Vail, P. Muay Thai: Inventing Tradition for a National Symbol. 

Sojourn: Journal of Social Issues in Southeast Asia. 2014. Vol. 29, No. 3.  

P. 509–553. 

2. Muller-Junior, I. L., Capraro, A. M. Muay Thai: the consolidation  

of an invented tradition as a martial art. Ido Movement for Culture. Journal 

of Martial Arts Anthropology. 2022. Vol. 22, No. 3. P. 44–50. 

3. Soontayatron, S. Role of serious leisure in cross-cultural integration: 

insights from international Muay Thai practitioners in Thailand. Managing 

Sport and Leisure. 2025. Vol. 30, Is. 6. P. 1615–1630. 

4. Nye, J. S. Soft Power: The Means to Success in World Politics.  

New York: PublicAffairs, 2004. 208 p. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



248 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-63 

 

Моргунова А. Ф. 

аспірантка  

Національного університету «Острозька академія»; 

завідувач відділу «Музейний центр О. П. Блаватської та її родини»  

Дніпропетровського національного історичного музею  

імені Д. І. Яворницького 

м. Дніпро, Україна 

 

ІНТЕГРАЦІЯ ВЧЕНЬ СХОДУ В УКРАЇНСЬКИЙ КУЛЬТУРНИЙ 

КОНТЕКСТ: ТЕОСОФСЬКИЙ ДИСКУРС  

У ВІТЧИЗНЯНОМУ МЕДІАПРОСТОРІ 

 

Теософське товариство від моменту заснування у 1875 році вико- 

нувало функцію каналу культурної трансляції, через який індійська, 

тибетська та інші східні духовні традиції розповсюджувались і ставали 

частиною модерної західної культури. Вплив теософії на українську 

культуру відбувався в руслі цих глобальних процесів, але мав свої 

особливості в контексті українських духовних традицій і культурних 

потреб тогочасного українського суспільства. Відкриття першого 

теософського осередку на теренах Україні у 1883 році, заклало основу 

для появи стійкого інтересу до східної філософії та езотеричних вчень, 

що надалі інтегрувалися в культурний дискурс, духовні та філософські 

пошуки початку ХХ століття. 

Українська культурна традиція історично була відкритою до син- 

тезу духовних систем – від християнсько-платонічних ідей Київської 

Русі до філософії Григорія Сковороди. Саме ця традиція сприяла тому, 

що вчення Сходу стало не лише екзотичною інтелектуальною модою,  

а елементом культурного діалогу. Наприкінці ХІХ – початку ХХ сто- 

ліття теософські звучали в унісон з українським модернізмом, зокрема 

з пошуками нової духовності, містичними течіями та інтересом  

до універсальної релігії.  

Незважаючи на репресії та повну заборону теософії в УРСР  

в 1920–1930 рр., окремі її елементи (ідеї космічної еволюції, синтезу 

мистецтв) зберігалися у завуальованій формі в мистецтвознавчих, 

культурологічних та педагогічних працях, забезпечуючи підпільну 

«духовну тяглість» [2]. Але після десятиліть радянської заборони 

теософські ідеї повернулися в публічний простір. Теософська 

література (твори Блаватської, Безант тощо) масово з'явилася на 

книжкових ринках та у спеціалізованих видавництвах, ставши 



249 

доступною широкому загалу. У період незалежності вже після 1991 

року вони були переосмислені у світлі постколоніальної трансформації 

та європейської інтеграції української культури. І, таким чином,  

в українському суспільстві відбулось відродження цих ідей, завдяки 

цифровим медіа, що дозволило сформувати нову модель комунікації, 

яка є відкритою, мережевою, горизонтальною [4, 29]. В даному 

контексті медіа виявляються як середовище відродження та переос- 

мислення теософського дискурсу у ХХІ столітті.  

Комунікація в середовищі нових медіа має діалогічний і 

опосередкований характер та функціонує в режимі постійної 

актуальності, оскільки здатна оперативно реагувати на подієві зміни. У 

межах такої комунікативної системи відбувається фактичне стирання 

просторових меж, що дає можливість формування феномену 

«глобального села». [5, c.81] Тобто цифровізація комунікативних 

процесів радикально змінила способи поширення теософських ідей. 

Сучасні електронні видання Теософського товариства в Україні 

виконують такі функції: публікація науково-популярних і дослід- 

ницьких текстів; переосмислення праць Блаватської, Безант, Джаджа, 

Олькота; ознайомлення читача із сучасними світовими теософськими 

тенденціями; архівізація історії українського теософського руху.  

У сукупності ці видання реалізують взаємодоповнювані комунікативні 

стратегії, а саме просвітницьку, науково-аналітичну та транскультурну, 

що свідчить про високий рівень організаційної зрілості та адаптивності 

Теософського товариства в умовах сучасного інформаційного 

суспільства [3]. 

Журнал «Світоч», як офіційне видання Теософського товариства  

в Україні (ТТвУ), виконує функцію системної комунікаційної плат- 

форми, орієнтованої на формування сталого духовного дискурсу. Через 

аналітичні матеріали, інтерв‟ю та авторські колонки він популяризує 

ідеї братерства, самопізнання та міжкультурного діалогу, виступаючи 

посередником між теософською спільнотою й суспільством. 

Бюлетень «Теософія і наука», що виходить двічі на рік, має важливе 

значення для налагодження діалогу між теософським і академічним 

середовищами. Його зміст зосереджений на дослідженні взаємозв‟язків 

між езотеричними концепціями та сучасними науковими підходами,  

що репрезентує теософію як міждисциплінарне поле знання. 

Альманах «Жива теософія» виконує транскультурну функцію, 

адаптуючи для українського читача матеріали з міжнародного журналу 

«The Theosophist». Це сприяє інтеграції глобального теософського 

дискурсу у вітчизняний контекст і включенню української аудиторії  

в міжнародний духовний простір. 



250 

Журнали використовують академічний стиль, що робить їх інстру- 

ментом інтелектуальної легітимації теософського дискурсу. 

Facebook-сторінка ТТвУ виконує роль оперативного інформацій- 

ного каналу для анонсів заходів; висвітлення волонтерської діяльності; 

лекційних програм; публікації відкритих засідань наукової групи ТТвУ; 

доповідей членів ТТвУ на конференціях, семінарах і круглих столах; 

поширення матеріалів міжнародних теософських заходів тощо. Це 

перетворює спільноту на відкритий публічний майданчик діалогу. 

Щодо YouTube-канал ТТвУ, важливо зазначити, що аудіовізуальний 

формат дозволяє глибше представити складні східні концепти та 

підтримувати регулярний освітній процес. Лекції, семінари й вебінари є 

ключовими інструментами формування нових груп зацікавлених гля- 

дачів, які потенційно можуть стати учасниками теософської спільноти. 

Теософський дискурс в українських цифрових медіа має свої 

особливості відносно традиційних конфесій [1]. З нашої точки зору, 

серед них найважливіші наступні:  

– адаптація східних вчень до національного культурного кон- 

тексту; 

– сприяння розвитку міжкультурного й міжрелігійного діалогу; 

– формування альтернативної інтелектуальної практики поза 

рамками ортодоксальних релігійних систем; 

– створення нової публічної сфери, де Схід постає не як 

«екзотика», а як компонент світової духовної спадщини. 

Важливо зазначити, що офіційні українські медіа-ресурси, які 

пов‟язані з визнаними гілками Теософського товариства (а саме, 

Міжнародне Теософське товариство в Адьярі), демонструють чітку 

ідеологічну консолідацію. Їхній медійний дискурс є автономним, сфо- 

кусованим на класичному вченні Теософського товариства і спрямо- 

ваним на збереження доктринальної чистоти, без дифузії з популяр- 

ними езотеричними течіями (New Age, езотеричний бізнес, магія) [8]. 

Функціонування східних філософських понять, зокрема: карми, 

реінкарнації, дхарми та сансари у сучасному українському публічному 

просторі відбувається в умовах медіасередовища, яке, за М. Маклюе- 

ном, не лише транслює зміст, а й радикально трансформує його 

смислову структуру [7]. У масових і комерціалізованих медіа ці 

категорії зазнають семантичного спрощення та редукції, перетворю- 

ючись на елементи популярного езотеричного або мотиваційного 

дискурсу, що призводить до профанації східної філософської традиції. 

Натомість комунікативна стратегія Теософського товариства в Україні 

пропонує альтернативну форму культурної комунікації через 

пояснення зазначених понять у контексті їх автентичного ведичного та 

буддійського світоглядного значення. У такому підході східні терміни 



251 

функціонують не як медійні кліше, а як елементи культурної пам‟яті, 

що, за думкою Я. Ассмана, забезпечує трансляцію смислів між 

традицією та сучасністю [6]. Такий підхід не лише протистоїть спро- 

щенню східної філософії в сучасних медіа, а й формує в українському 

культурному просторі відповідальну модель публічного використання 

сакральних понять, що сприяє поглибленню міжкультурного та 

інтелектуального діалогу. 

Інтеграція східних вчень в українську культуру через теософський 

дискурс є процесом, який охоплює понад півтора століття: від 

заснування перших теософських осередків у ХІХ столітті до сучасних 

форм цифрової комунікації. Теософське товариство в Україні (ТТвУ) 

виступає активним медіапосередником між східною філософською 

традицією та українською інтелектуальною культурою. 

Сучасний український медіапростір забезпечує багаторівневу репре- 

зентацію теософських ідей, що не лише популяризує східні вчення,  

а й сприяє формуванню нового культурного виміру духовного діалогу. 

В умовах глобалізації цифрові платформи ТТвУ відіграють важливу 

роль у збереженні теософської спадщини, поширенні знань та ство- 

ренні комунікативної спільноти, відкритої до світових духовних 

традицій. 

 

Література: 

1. Арістова А. Феномен релігійної комунікації в оптиці загаль- 

ної теорії комунікації. Економіка та управління на транспорті. 2016. 

No 3. C. 97–106. URL: http://nbuv.gov.ua/UJRN/eut_2016_3_16 (дата 

звернення: 10.12.2025). 

2. Білокінь С. Нові матеріали до біографії Данила Щербаків- 

ського. Архів, 2009. C. 98–121. URL: https://nasplib.isofts.kiev.ua/items/ 

2afcfd5d-012d-49ff-a69f-7dc574260a8d (дата звернення: 10.12.2025). 

3. Офіційний сайт Теософського товариства в Україні. URL: 

https://theosophy.in.ua/tos (дата звернення: 16.09.2025). 

4. Петрушкевич М. С. Нові медіа та можливості діалогізму  

у середовищі масової релігійної комунікації, Вісник Черкаського 

університету. Серія: філософія. № 2, 2017. С. 24–32. 

5. Петрушкевич, М., Ритуальна модель масової релігійної кому- 

нікації та нові медіа. Гілея: науковий вісник, Вип. 140 (1). Ч. 2. 

Філософські науки, Київ, 2019. С. 78–82. 

6. Assmann. J. Cultural memory and early civilization: Writing, 

remembrance, and political imagination. Cambridge: Cambridge University 

Press, 2012. URL: https://doi.org/10.1017/CBO9780511996306 (Last 

accessed: 10.12.2025). 



252 

7. McLuhan, M. Understanding Media: The Extensions of Man. New 

York: McGraw-Hill, 1964. URL: https://designopendata.wordpress.com/wp-

content/uploads/2014/05/understanding-media-mcluhan.pdf (Last accessed: 

10.12.2025). 

8. Santucci J. A. Theosophy and the Theosophical Society. 

Handbook of the Theosophical Current. Brill, 2020. URL: 

https://www.academia.edu/59708606/THEOSOPHY_AND_THE_THEO

SOPHICAL_SOCIETIES (дата звернення: 10.12.2025). 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-64 

 

Пригода-Донець Т. М. 

кандидат філософських наук, доцент, 

доцент кафедри культурології 

Волинського національного університету імені Лесі Українки 

м. Луцьк, Україна 

 

«СХІДНИЙ» НАРАТИВ У СУЧАСНОМУ МЕДІАПРОСТОРІ: 

КУЛЬТУРОЛОГІЧНИЙ ВИМІР 

 

У сучасному глобальному медіапросторі цивілізації Сходу (Індія, 

Китай, Японія, Корея, арабо-мусульманський світ, інші) постають  

не лише як геополітичні актори, а як комплексні культурні моделі,  

що пропонують альтернативні способи мислення, сприйняття та світо- 

порядку. Їхня присутність у медіа зростає пропорційно до потреби 

сучасної західної цивілізації в нових сенсах, ритмах та етичних орієн- 

тирах. 

У масмедіа Схід часто подається як щось «інше», «таємниче», 

«духовне», «архаїчне». І за цими кліше відбувається редукція складних 

культурних і релігійних традицій до легковпізнаваних символів. Східні 

культурні архетипи дао, дзен, сутра, медитація, сансара, багато інших 

стають частиною глобального лексикону, але часто втрачають 

оригінальну глибину, редуковані до трендів «mindfulness», «вайбу 

дзену» чи «к-pop естетики». При цьому першоджерела східних 

традицій містять зовсім іншу логіку, значно ширшу за медійну 

поверхню. Дзен-буддизм, представлений на Заході, насамперед, 

інтерпретаціями Д. Судзукі, пропонує модель безпосереднього 

переживання світу поза концептами, але в медійному просторі часто 

зводиться до естетики мінімалізму. Практики з тисячолітньою історією 



253 

почасти перетворюються на продукти mindfulness, sound healing, zen 

lifestyle. Втрачається контекст: духовні практики подаються як інстру- 

менти «підвищення продуктивності» чи «зниження стресу», а не як 

екзистенційні системи. Напротивагу до масовізації спостерігається 

екзотизація східних надбань, що, зрештою, теж призводить до їх 

примітивізації і спотворення. 

Японська культура, як правило, активно транслюється через аніме, 

кіно та дизайн. Китайська цивілізація в сучасних медіанаративах тяжіє 

до образів технологічної потуги або політичного мегапроєкту, а не до 

філософської спадщини Конфуція чи даоських текстів. Арабський світ 

подається переважно через геополітичні сюжети, хоча його культурний 

фундамент формує складну цивілізаційну логіку, де культура, релігія та 

спільнота існують як єдина система. Індійська традиція переживає нову 

хвилю популярності через глобальні духовні практики. Проте сучасний 

медіадискурс рідко враховує той факт, що індійська культура мислить 

історію циклічно, а не лінійно, що радикально відрізняє її від західної 

прогресистської моделі. 

Західний медіапростір, як правило, швидкий, фрагментарний і зорі- 

єнтований на візуальні сенсації, часто привласнює і трансформує східні 

культурні кодекси відповідно до своїх власних потреб. У результаті 

Схід у глобальній масовій уяві існує одночасно в кількох формах: як 

екзотика, як естетика, як духовний ресурс, як технологічний конкурент, 

як давня цивілізаційна альтернатива. З‟являється «поп-версія Сходу»: 

K-pop, аніме, манґа, айдоли, TikTok-культура Японії та Кореї. Схід 

подається головним чином як джерело медійної інноваційності, 

індівідуального стилю, візуальної новизни. Особливо пласкими 

виглядають найбільш поширені стереотипи, що і сьогодні домінують, 

підтримуються і продукуються в нових медіа: Китай постає як символ 

технологічної загрози чи контролю, Японія – як технологічна, дисцип- 

лінована цивілізація без «тіньових зон», арабський світ – простір кон- 

фліктів, релігійного фундаменталізму, «непрозорості». 

Ситуацію може змінити безпосередній, коректний інтерес до реаль- 

ної історії, автентичних практик, звернення до першоджерел, живий 

діалог між представниками культур. Такий підхід показує багато- 

вимірність різних традицій, їхню власну історичну логіку, етику та спо- 

сіб мислення, що не зводяться до сучасних медійних кліше.  

Все ж, залишається питання: чи можлива, взагалі, неспотворена 

презентація Сходу у всій його багатоманітності, іншості, відмінності, 

суперечливості? Чи реальний адекватний діалог між Сходом і Заходом 

без «труднощів перекладу» та маніпулятивних узагальнень? Сучасність 

демонструє песимістичну відповідь на ці питання, на жаль… 

 



254 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-65 

 

Слюсар В. М. 

доктор філософських наук, доцент,  

завідувач кафедри журналістики та філософських студій 

Державного університету «Житомирська політехніка»  

м. Житомир, Україна 

 

ТЕМАТИКА ІСТОРИЧНОЇ ПАМ’ЯТІ В PR-ДІЯЛЬНОСТІ 

МУСУЛЬМАНСЬКИХ ОРГАНІЗАЦІЇ УКРАЇНИ (2010–2025 РР.) 

 

Іслам на українських теренах має тривалу історію поширення на 

південних територіях і пов‟язаний передусім із життєдіяльністю корін- 

ного народу України кримських татар (або киримли), а також із впли- 

вом Османської імперії, яка у різні історичні періоди контролювала 

частину українських земель. Також важливою віхою в історії України  

є поява і розселення волинських татар (інші назви – «Lipka Tatars», 

«литовські татари»), які сповідували іслам. Хоча й достеменно 

неможливо встановити їх кількість, оскільки їх діяльність на відміну 

від Польщі, Литви та Білорусі мала вузько локальний характер, ця 

етнічна спільнота регулярно стає об‟єктом вивчення істориками [3]. 

Окремо можна відзначити про інтерес дослідників до життєдіяльності 

уродженців України, які прийняли іслам та стали знаковими постатями 

в ісламському світі. До таких осіб можна віднести, передусім Міхала 

Чайковського (Michał Czajkowski) та Леопольда Вайса (Leopold Weiss). 

Тематика історичної пам‟яті в PR-діяльності мусульманських 

організацій спрямована на висвітлення в медіа історичних подій  

та постатей кримсько-татарського народу, характеру взаємовідносин  

з українцями через вивчення особливостей взаємопроникнення культур 

та, відповідно, згаданих вище осіб. Знаковою подією є щорічне вшану- 

вання жертв депортації кримських татар, яка здійснена радянською 

владою 18 травня 1944 року. Мусульманські організації долучаються 

до державних заходів та ініціюють власні як на загальноукраїнському, 

так і на регіональних рівнях. Так, з останніх подій – 19 травня, у стінах 

ісламського культурного центру Духовного управління мусульман 

Автономної республіки Крим (ДУМАРК) що у Києві відбулась 

публічна презентація документального проєкту Суспільного Крим 

«Пам‟ять / Hatıra» який був присвячений Дню пам‟яті жертв геноциду 

кримськотатарського народу [4], а 27 травня 2025 року у Львівському 

музеї історії релігії відбувся культурно-просвітній захід, де одним  

із спікерів був імам мечеті Ісламського культурного центру ім. Мухам- 



255 

мада Асада (Львів) [5]. Громадська організація «Krymska rodyna.Qırım 

ailesi» організувала цикл лекцій «Bilgi ve medeniyet – halqnıñ hazinesi. 

Знання та культура – скарбниця народу», де провідні українські 

науковці та митці розповідали про історію та культуру кримських 

татар. 22.08.2024 заступник муфтія Духовного управління мусульман 

України «Умма» Мухаммад Мамутов прочитав лекцію на тему 

«Релігійна традиція кримськотатарського народу: поєднання культур- 

них, духовних практик і суспільних цінностей» [6]. Також елементом 

такої PR-діяльності є участь у круглих столах на історичну ісламську 

тематику. Хоча це має несистемний характер, утім варто відзначити 

залученість представників релігійних організацій до них. Наприклад, 

24.04.2019 – Круглий стіл «Кримські татари: вчора, сьогодні, завтра»  

в Київському національному університеті імені Тараса Шевченка, 

Всеукраїнська олімпіада «Ісламський Схід: історія та сучасність –  

2025 р.». Традиційно на офіційних сайтах та в сторінках соціальних 

мереж висловлюються слова скорботи [7]. Інша актуальна для  

PR-діяльності у контексті історії кримських татар тема – окупація 

Криму 2014 року. У 2025 році з нагоди цієї дати Представництво 

Президента України в АР Крим та МЗС України провели форум  

«11 років війни. Точка відліку: Крим», до якого долучилися керів- 

ництво Духовного управління мусульман України «Умма» (ДУМУ 

«Умма») [8]. 

Окрема увага у діяльності мусульманських організацій України 

присвячена кримсько-татарським діячам. Вони організовують або 

долучаються до заходів, присвячених ним. Таким прикладом є ініційо- 

ваний ДУМАРК захід, присвячений пам‟яті Номана Челебіджихана, 

проведений в першій інноваційній кримськотатарській школі Birlik [9]. 

28.02.2023 Муфтій ДУМУ «Умма» долучився до заходу вшанування 

пам‟яті Номана Челебіджихана, організованого Українським католиць- 

ким університетом [10]. Зазначимо, що Номан Челебіджіхан був одним 

із організаторів першого Курултаю, першим головою уряду прого- 

лошеної в 1917 році Кримської народної республіки, за свою діяльність 

він був страчений більшовиками 23 лютого 1918 року. 

Ще одним напрямом PR-діяльності у контексті цієї тематики є про- 

ведення науково-просвітницьких заходів, присвячених історії ісламу  

в Україні, взаємопроникнення української культури та культури 

народів ісламського світу. Вагомим внеском є проведення школи 

ісламознавства, ініційованої муфтієм ДУМУ «Умма» (2009–2022), 

головою Українського центру ісламознавчих досліджень Саідом Ісма- 

гіловим [11]. Наразі в 2025 році проводиться 13-та школа, участь в якій 

беруть провідні фахівці в галузях релігієзнавства, історії релігії, куль- 

турології, політології з України, Туреччини, Польщі, Азербайджану 



256 

тощо. В центрі обговорення як питання історії ісламу в Україні, так  

і діалог культур, відображення ідей, образів, символів ісламу в куль- 

туру України. Значною мірою результати наукових досліджень, 

науково-популярні матеріали, монографії, як, зокрема «Українські 

просвітителі та іслам» [12], «Татари Волині: історія, культура, 

контакти» [3]. Унікальним проєктом є переклад та публікація книги 

Мухаммада Асада «Шлях до Мекки», уродженця міста Львів, одного  

з видатних мусульманських мислителів ХХ ст. [13] Спорадично 

проводить заходи меморіальної спрямованості Асоціації мусульман 

України, яка проводить семінари, круглі столи на різні теми з історії 

ісламу в Україні в закладах вищої освіти, проводить екскурсії до свого 

культурного центру. Так, 14 лютого 2022 року, голова просвітницького 

відділу АМУ Андрій Шистеров прочитав лекцію студентам СумДПУ 

імені А.С. Макаренка на тему «Іслам в незалежній Україні» [14]. Також 

організовано конкурс студентських робіт на історичну тематику, 

планувалося створення спеціалізованої навчально-музейної аудиторії  

в Київському національному університеті імені Тараса Шевченка. 

Важливим є такий напрям PR-діяльності у контексті тематики 

історичної пам‟яті як популяризація культури етнічних спільнот, які 

проживають на території України. Подібні заходи не мають конкретно 

релігійну спрямованість, але саме мусульманські організації беруть  

на себе відповідальність їх організації та висвітлення у медіа. Значна 

кількість стосується трагічних подій і супроводжується зверненням  

до Всевишнього дарувати вірянам захист від пригнічення. Так, Духовне 

управління мусульман України (ДУМУ) розмістила у себе на сайті 

текст скорботи, присвячений подіям 20 січня 1990 року Азербайджані, 

де зазначається, що в Баку та інші міста керівництвом СРСР було 

незаконно введено війська, внаслідок чого загинули та отримали 

поранення сотні людей, а незалежними експертами визнано, що 

вбивства проводились з особливою жорстокістю, використовувались 

заборонені снаряди, зазнавали обстрілів машини швидкої допомоги 

[15]. У статті наголошено, що серед убитих були беззахисні діти, 

жінки, люди похилого віку, люди з інвалідністю.  

Отже, мусульманські організації активно використовують PR-

діяльність для збереження історичної пам‟яті через вшанування жертв 

депортації 1944 року та окупації Криму 2014 року, організацію 

науково-просвітницьких заходів, лекцій, шкіл ісламознавства та 

популяризацію культурної спадщини етнічних мусульманських 

спільнот. 

 

 

 



257 

Література: 

1. Slyusar V., Sokolovskyi O., Slyusar M. PR activity of Muslim 

organizations of Ukraine (on the example of the RAMU «Ummah»). 

Occasional Papers on Religion in Eastern Europe. 2024 Vol. 44 : Iss. 1 , 

Article 6. Pp. 91–104. 

2. Sluysar V., Kondratiuk Yu., Vitiuk I., Mosienko O. Topics of His- 

torical Memory in the PR Activities of Religious Organizations in Present-

day Ukraine. Occasional Papers on Religion in Eastern Europe. 2025.  

Vol. 45, Iss. 8. Pp. 104–125. 

3. Якубович М., Кралюк П., Щепанський В. Татари Волині: історія, 

культура, контакти. Вінниця : Твори, 2018. 206 с. 

4. Hatıra. Пам‟ять. ДУМАРК: офіційний сайт. 20.05.2025. 

https://www.dumk.org/2025/05/20/hatira-pamyat/  

5. У Львові вшанували памʼять про трагедію кримськотатарського 
народу. ДУМУ «Умма»: офіційний сайт. 27.05.2025. 

https://umma.in.ua/ua/node/3350  

6.  Мухаммад Мамутов I Лекторій «Спадщина кримських татар». 

Qirim Ailesi. Кримська родина. 24.09.2024. https://cutt.ly/ytpSZgsI  

7. 18 травня – річниця з початку депортації кримських татар. 

ДУМУ : офіційний сайт. 18.05.2025. https://www.islam.ua/uk/novini/ 

novyny-dumu/18-travnya-richnitsya-z-pochatku-deportatsiji-krimskikh-tatar  

8. Муфтій узяв участь у Форумі з нагоди Дня спротиву окупації 

Криму. ДУМУ «Умма» : офіційний сайт. 26.02.2025. https://umma.in.ua/ 

ua/node/3342  

9. В школі Birlik відбувся захід присвячений пам‟яті Номана Челе- 

біджихана. ДУМАРК : офіційний сайт. 23.02.2022. https://www.dumk.org/ 

2022/02/23/v-shkoli-birlik-vidbuvsya-zaxid-prisvyachenij-pamyati-nomana-

chelebidzhixana/  

10. Муфтій долучився до вшанування пам‟яті Номана Челебід- 

жихана. ДУМУ «Умма»: офіційний сайт. 28.02.2023. https://umma.in.ua/ 

ua/node/3250  

11.  У Стамбулі розпочала роботу XII Міжнародна ісламознавча 

школа ім. Ігоря Козловського. Іслам в Україні. 31.07.2024. https://islam.in.ua/ 

ua/novyny-u-krayini/u-stambuli-rozpochala-robotu-xii-mizhnarodna-

islamoznavcha-shkola-im-igorya  

12. Вівчар С. Українські просвітителі та іслам. Київ : Бібліотека 

ісламознавства, 2020. 224 с. 

13. Асад М. Шлях до Мекки (І частина). Ічня: ПП «Формат»,  

2019, 366 с. 

14. Андрій Шистєров розповів студентам міжнародникам про «Іслам 

в незалежній України». АМУ : офіційний сайт. 14.02.2025. 



258 

https://amu.org.ua/news/andrij-shystyerov-rozpoviv-studentam-

mizhnarodnykam-pro-islam-v-nezalezhnij-ukrainy  

15. 20 січня – дата, яка пов'язана з трагічними подіями 1990-го року 

в Азербайджані. ДУМУ: офіційний сайт. 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-66 

 

Стоєцький О. С. 

аспірант кафедри мов Близького та Середнього Сходу 

Київського національного університету імені Тараса Шевченка 

м. Київ, Україна 

 

ФУТБОЛЬНА ТЕРМІНОЛОГІЯ НА ШПАЛЬТАХ ГАЗЕТИ  

«АЛЬ-КАБАС» 

 

Спорт відіграє ключову роль в сучасних глобалізаційних процесах. 

Насамперед це глобальний соціокультурний феномен. Безперечно, 

найпопулярнішим видом спорту в світі є футбол. Він сприяє 

подоланню бар‟єрів, поширенню цінностей, об‟єднанню людей з різних 

куточків світу, має величезний вплив на мову, медіа та суспільство 

загалом.  

Арабський світ також не оминув увагою футбол  ْكُرُجُ المَذَم, який  
в арабській мові дослівно перекладається як «ступня м’яч» і давно став 

національною пристрастю та спортом №1, як на Близькому Сході,  

так й у Північній Африці.  

З розвитком футболу та його шаленої популярності виникла потреба 

в інформуванні вболівальницької авдиторії щодо подій футбольного 

світу. На тлі швидкого розвитку цифрових медіасервісів, ОТТ-

платформ та стримінгів досі зберігають свою актуальність традиційні 

медіа: телебачення, радіо, друковані газети.  

Метою цієї розвідки є виявлення та аналіз футбольної термінології 

на шпальтах кувейтської газети «Аль-Кабас»  َْالمَثص. 
 «Аль-Кабас» – одна з найстаріших та найпопулярнішіх газет 

Держави Кувейт. Була заснована в період становлення та розвитку 

сучасної кувейтської преси. Її засновниками були представники 

впливових кувейтських купецьких родин. Перший випуск газети 

вийшов 22 лютого 1972 року. «Аль-Кабас» з моменту заснування 

відома своєю відносно ліберальною та незалежною позицією порівняно 

з деякими іншими регіональними виданнями. Газета часто виступала  



259 

з критикою уряду, порушуючи гострі суспільно-політичні питання,  

що робило її впливовою. Найбільшим іспитом був період Іракської 

Окупації Кувейту (1990–1991), під час якої припинився друк газети  

у Кувейті, а редакція переїхала до Лондона. Щодо сучасноті, у період 

свого розквіту (2000–2010 рр.) її наклад становив приблизно  

50 000–70 000 примірників на день. Варто зазначити, що газета є що- 

денною та досі виходить у друкованих примірниках. «Аль-Кабас» 

однією з перших у Кувейті розпочала активний розвиток онлайн-

платформи, запустивши свій вебсайт, а згодом і додатки, які 

використовують сучасні технології та штучний інтелект [1]. Окрім 

популярних рубрик газети «Хроніки»  ْهَحَلَُِّّاخ, «Економіка»  ْإلِْرظِاد,  
«Аль-Кабас міжнародний» ٍالمَثصَْ الذُوَل чільне місце посідає спортивна 
рубрика [2] رَِاضَح. 

 Основне наповнення спортивної рубрики газети – новини про 

футбол, зокрема новини з внутрішнього чемпіонату, єврокубкових та 

азійських турнірів. Найбільший інтерес становлять новини щодо 

Національної збірної Кувейту з футболу, яка наразі виступає у «Кубку 

арабських націй з Футболу 2025» (« 0202كأش العرب  »). Аналізуючи 

матеріали у розділі щодо футболу можна помітити, що активно 

вживається термінологія, яка позначає стадії самого турніру, 

наприклад: الرأهُّل «кваліфікація до турніру», هثاراج الولحك الوؤهلح «стиковий 

матч», هرحلح الوجوىعاخ «груповий етап», هرحلح خروج الوغلىب «стадія плей-

офф», ٍرتع الٌهائ «чвертьфінал», ًٍظف الٌهائ «півфінал», الوثاراج الٌهائُح 
«фінальний матч». Часто вживається загальнофутбольна лексика, така 

як: هٌرخثاخ الوشاركح «команди-учасниці»,  هلعة«стадіон, арена», هثاراج 

«матч», ٌٍالوٌرخة الىط «національна збірна», حاهل اللمة «чинний чемпіон», 

ُحركلح ركٌ ,«програш» خطارج ,«залікові очки» ًمظ ,«група» الوجوىعح  

«кутовий удар», هٌطمح الطد َارداخ «воротарський майданчик», هٌطمح الجساء 

«штрафний майданчик», ذورَرج «пас/передача» тощо. Систематично 
використовується так звана «вболівальницька лексика», наприклад: 

 підбадьорити синіх» (в значенні підтримати збірну» ذشجُع الأزرق

Кувейту), جواهُر الأزرق «вболівальники синіх» (вболівальники збірної 

Кувейту), هذرجاخ الولعة «трибуни стадіону». Найвживанішими 

дієсловами та словосполученнями з дієсловами щодо футболу є:  ذحمك
رّط تفىزف ,«забитий гол» جاء هذف ,«здобувати перемогу» فىز  «втратити 

перемогу», رضل كرج طاروخُح «пробити ракетним ударом», للض الفارق 
«скоротити відставання»,  خطف ذعادلا «вирвати нічию», هذف «забивати», 

 .перемагати» [3]» فاز
Особливу увагу слід приділити згадкам прізвиськ національних 

збірних [2]. Зазвичай це синонімічне слово або словосполучення, яке 

певним чином символізує національну збірну, що може бути пов‟язано 

з традиційними кольорами футбольної форми, тваринами на гербах або 



260 

іншими вагомими національними символами. Нижче наведемо 

таблицю з прізвиськами національних збірних, які вживаються у газеті. 

 

Таблиця 1 

Прізвиська національних збірних з футболу 

Національна збірна Прізвисько Пояснення 

Палестина ٍالفذائ 
 «Аль-Фідаї»  

Слово «аль-фідаї» походить від 
 що перекладається як ,فذِاي
«жертва/викуп». Тобто гравці 
жертвують всім задля перемоги.  

Саудівська Аравія  الظمىر الخضر  
«Зелені соколи» 

 «Зелені» الأخضر

Зелений – один з комплектів форм 
збірної, сокіл – є частиною герба 
збірної та одним з символів 
Королівства.  

Марокко أضىد الأطلص  
«Атлаські леви» 

Атласький (берберський) лев є 
символом сили, величі та 
безстрашності. 

Кувейт  الأزرق  
«Сині»  

Синій – традиційний колір 
національної збірної Кувейту.  

Єгипет  الفراعٌح  
«Фараони» 

Фараони – відображення історико-
культурної спадщини Давнього 
Єгипту.  

Алжир  هحارتى الظحراء  

«Воїни пустелі» 
Героїчна назва, що описує 
характер гравців та пустелю, як 
рідну землю. 

Йорданія ًالٌشاه  
«Благородні 
сміливці» 

На діалекті символізує ідеал 
йорданського чоловіка, а для 
збірної є втіленням найкращих 
спортивних якостей. 

 

При аналізі доволі часто зустрічалась лексика, пов‟язана з пору- 

шенням правил гри у футбол, наприклад: ركلح جساء «пенальті», تطالح حوراء 
«червона картка», تطالح طفراء «жовта картка», طرد «вилучати з поля». 

Аналізуючи спортивну термінологію в новинах газети під час 

«Кубку арабських націй» можна зробити висновок щодо мінімалізації 

вживання інтернаціоналізмів, однак чітко простежуються активні 

процеси калькування, зокрема шляхом утворення словотворних кальок 

[4]. Тобто утворюється нове арабське слово або термін шляхом прямого 

перекладу складових частин іноземного слова. Задля збереження 

«чистоти» мови та кращої зрозумілості терміну для носіїв процес 

калькування в арабській мові зазвичай не супроводжується вико- 

ристанням прямого фонетичного запозичення, а здебільшого базується 

на побудові терміну чи слова на основі трьохлітерного кореня. 



261 

Отже, тема футболу посідає чільне місце на сторінках газети  

«Аль-Кабас». Газета активно висвітлює проведення «Кубку арабських 

націй 2025». Проаналізувавши матеріали щодо цієї події  

можна структурувати та класифікувати різну футбольну термінологію. 

З-поміж неї виділяється загальнофутбольна, регламентуюча змагання 

термінологія, вболівальницька лексика. Окреме місце посідають 

дієслова та словосполучення з футбольної тематики. Широко вжи- 

ваються прізвиська національних збірних з футболу, які символізують 

глибокий зв‟язок з національною ідентичністю команд. Можна дійти 

висновку, що в газеті мінімізоване вживання інтернаціоналізмів, 

натомість активно використовується словотворче калькування, як засіб 

для збереження мови та кращого сприйняття футбольної термінології 

для носіїв. Загалом дослідження футбольної термінології у араб- 

ськомовному медіапросторі потребує подальшого вивчення. 

 

Література:  
 :URL: https://www.alqabas.com/about-us/ (дата звернення .عي المثص .1

10.12.2025). 

 URL: https://www.alqabas.com/categories/7-%D8%B1% .رَاضح .2

D9%8A%D8%A7%D8%B6%D8%A9/ (дата звернення: 10.12.2025). 

 :URL .المثص .«الأزرق" لذَّم أداء هوُساا أهام هظر فٍ "كأش العرب» .غازٌ شرَف .3

https://d.alqabas.com/archive/1764706359606_uZOpz.pdf (дата звернення: 

11.12.2025). 

 :URL .المثص Weekend .«الوغرب أول الورأهلُي لٌظف الٌهائٍ» .غازٌ شرَف .4

https://d.alqabas.com/archive/1765483135131_BOBcQ.pdf (дата звер- 

нення: 12.12.2025). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



262 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-67 

 

Шень Фань 

викладач історії європейського й китайського мистецтва  

Ганнанського педагогічного університету 

Ганна, провінція Цзян Сі, КНР 

 

Селівачов М. Р. 

доктор мистецтвознавства, професор  

Національної академії образотворчого мистецтва й архітектури 

м. Київ, Україна 

 

Стрижко Н. В. 

доктор філософії, науковий співробітник  

Національної академії образотворчого мистецтва й архітектури 

м. Київ, Україна 

 

ДО СПЕЦИФІКИ ПОРІВНЯЛЬНОГО ВИВЧЕННЯ  

КИТАЙСЬКОГО Й УКРАЇНСЬКОГО ОРНАМЕНТУ 

 

Орнамент, як істотна складова декоративного мистецтва, займає 

знакове місце в ідентифікації культури країн і регіонів світу поряд  

з архітектурою, графікою, живописом, мовою, традиціями, звичаями. 

Зазвичай орнамент існує в поєднанні з річчю, але може розглядатись  

як автономний різновид творчості. Орнамент є маркером естетичних  

і етичних традицій, скарбницею традиційної символіки, відображає 

взаємодію сусідніх і географічно віддалених культур, не потребує 

лексичного перекладу, необхідного у вербальних галузях творчості. 

Сучасний світ сповнений глобалізаційними процесами з тенденцією 

до зближення цивілізацій Сходу та Заходу. Взаємозбагачення та спів- 

праця актуалізуються при вивченні взаємовпливу культур, поглиб- 

люючи розуміння неознозначності процесу та цінності культурного 

розмаїття. Ця проблематика має неозору багатомовну літературу. 

Зокрема, в ній висвітлюються причини й мотивація таких явищ,  

як орієнтальні зацікавлення в європейскому культурному світі (напри- 

клад, chinoiserie XVII–XVIII століть), а в наступних століттях – 

окцидентальний вектор у китайському мистецтві ХІХ–ХХ століть. 

Останній зумовив освоєння митцями Піднебесної принципів і методів 

Західної художньої творчості, а у ХХІ ст. розвинувся напрям «концеп- 

туальної каліграфії», теж надихнутий новаційним духом Заходу, проте 



263 

при збереженні впізнаваних іконографії та стилістики, властивих  

для Китаю.  

Серед новітніх публікацій варто виділити книги та статті куратора 

Східного відділу Британського музею Джессіки Роусон [1]. Вона 

з‟ясовує роль престижних імпортованих виробів у побуті китайських 

еліт [2], підкреслює вагу культурних обмінів і кліматичних змін для 

вдосконалення бронзових і нефритових виробів уже в ранніх династіях 

[3]. Для вивчення обраної теми становлять інтерес кілька нещодавно 

захищених в Україні й Китаї дисертацій. Згадаймо серед їх авторів 

Чжоу Чена [4], Гу Сінчена [5], Ольгу Новікову [6], Ван Вейжуна [7], 

Ван Шусяня [8], Наталю Стрижко [9] та ін.  

Виникає прагнення виявити спільні риси та відмінності в усіх 

аспектах орнаменту: в архітектурі, книжковому оформленні, на меблях, 

одязі, посуді, зброї тощо, простежити схожі технології обробки 

матеріалу, аналогічний інструментарій і подібні техніки виконання. 

Проте на заваді постає низка труднощів, які випливають із гетеро- 

генності самого об‟єкту дослідження. Річ у тім, що форми, декор, 

орнаменти далекосхідного походження, зокрема Китаю, й західні 

аналоги, зосібна українські, мають значні відмінності в першу чергу 

через несумісність історико-культурного розвитку, нетотожні компо- 

зиційні принципи, прийоми письма, символіку, стилістику. Все це 

ускладнює їх зіставлення, робить майже неможливим екстраполяцію 

методики вивчення з одного національного матеріалу на інший.  

Нині активізується міжнаціональна взаємодія, обмін досягненнями, 

спільні проєкти китайських і європейських майстрів. Але попри кіль- 

кісні здобутки та величезну потребу у вивченні багаторівневих 

взаємовпливів, у мистецтвознавстві бракує комплексного висвітлення 

зазначеної проблематики. Довго вважалося, що культура Китаю роз- 

вивалась ізольовано від інших регіонів світу, хоча виявлялися давні 

тривалі контакти між віддаленими країнами. Великий Шовковий  

шлях ще наприкінці 1 тис. до н. е., став «артерією» обміну товарами  

й ідеями.  

Міфологічні уявлення Китаю визначає релігійний синкретизм. Мова 

мистецтва просякнута символами, що відтворюють картину бачення 

Всесвіту, зокрема в орнаменті. Насамперед ідеться про жіноче (інь)  

і чоловіче (ян) начала. Зооморфні мотиви – ремінісценції уявлень про 

тварин, яких вважали духами предків – згодом пов‟язали зі стихіями, 

ідеями створення світу та часу. Вони набули більшого поширення, ніж 

рослинні орнаменти. Особливе місце належало дракону, феніксу, тигру, 

черепасі. Дракон вважався символом щастя, символізував імператора. 

Фенікс – посланник вітру, згодом – символ людських чеснот, втілення 

елементу Інь. Тигр символізує захист від ворогів і злих духів.  



264 

Черепаха – емблема довголіття, витривалості, сили. Тлумачення смислу 

мотивів у китайській культурі пов‟язане з анімізмом, одним із тра- 

диційних концептів, де духовне домінує над матеріальним, адже душа 

може існувати окремо за житті та після смерті.  

Витоки символізму вбачаємо в ранніх мантичних практиках, 

систематизованих у «Книзі Змін» (І-цзін). Вона сформувалася в добу 

Західної Чжоу, стала одним із основних текстів китайської духовної 

традиції. Одночасно з функцію ворожби, І-цзін формував універсальну 

модель світу, засновану на поєднанні принципів інь та ян, пред- 

ставлених «перерваними» та «цілими» лініями. В комбінації вони 

утворюють 8 триграм (Багуа), їхній подальший синтез дає 64 гек- 

саграми, позначаючи можливі стани та процеси у природі й суспільстві. 

Відтак символи з умовних позначень або засобів мантики поступово 

перетворилися на багаторівневу мову, відображаючи уявлення про 

структуру космосу, мінливість явищ і взаємодію протилежних начал. 

Це вплинуло на становлення орнаментальних систем, декоративної 

форми та всієї знакової культури.  

Орнамент у китайському мистецтві формувався як носій космо- 

логічних, релігійних і соціальних смислів, а не суто декоративний 

елемент, що зумовлено раннім поєднанням утилітарних предметів  

із сакральними функціями. Найдавніші орнаментальні форми фіксуємо 

в неоліті (культури Яншао й Луншань), де спіралі, меандри, зигзаги  

та стилізовані зооморфні мотиви пов‟язувалися з уявленнями про 

природні сили, тварин-тотемів і циклічність буття. В бронзових 

виробах епохи Шан–Чжоу домінує маскоподібний мотив «таотє», який 

трактують як символ духовної присутності або охоронної сили, 

важливий елемент ритуальної культури.  

Надбання Китаю вплинули на розвиток народів, які населяли 

території Монголії, Тибету, Індокитаю, Кореї, Японії, навіть 

євроазійського степу. Китайська культура базувалася на близькості до 

природи, прагненні до духовної досконалості, пошуку гармонії  

в кожному явищі природи.  

На Заході домінує об‟єктивне зображення природи, моделювання 

тяжіє до тривимірності, просторовості. Східне мистецтво, включно  

з ісламським, більше передає стан і характер, ніж правдоподібність, 

акцентує декор і красу поверхні. Проте в середньовічній Європі 

духовне панувало над матеріальним у суспільному житті й ідеології, 

розквітала символоцентрична творчість, яка славила Творця. Суб‟єктні 

наміри й емоції зумовлювали прагнення до внутрішнього духовного 

вираження, суголосного з виразністю китайського мистецтва.  

На відміну від Заходу, на Сході центром пізнання стала природа,  



265 

а не людина. Художники не намагаються відобразити життя, вони ніби 

самі стають його продовженням.  

Епоха колоніалізму робить системним і культурно відчутним 

знайомство Європи з Китаєм. Поширення в добу рококо напряму 

шинуазрі відбивало захоплення Заходу формами, орнаментами, 

символікою Далекого Сходу. Та це була лише зовнішня, декоративна 

сторона культури. Чергова хвиля замилування орієнталізмом підій- 

мається в еклектичну добу другої половини ХІХ ст. Західних митців 

приваблює гармонія, порядок і цілісність, збережені на Сході  

та в архаїчних, примітивних, простонародних і наївних творах усіх 

континентів. У них вбачали взірці художнього синтезу, що імпонував 

Європі як нова форма пізнання світу. Звернення до витоків сприяло 

формуванню споріднених стилів, які в різних країнах отримали назву 

Ар Нуво, Ліберті, Модерн, Югендштіль тощо.  

Не випадково саме тоді в Україні, як і у всій Європі, спостерігається 

сплеск інтересу до простонародної творчості. Романтично налаштовані 

ентузіасти бачили в спадщині фольклору (зосібна візуального) плідний 

грунт для майбутнього національного відродження. Вчені-реалісти 

застерігали, що село завжди було радше зберігачем-інтепретатором 

традиційних форм, а не творцем нових, які виникали переважно  

в містах і місцях етнічних контактів.  

Не можна не помітити в європейській орнаментиці впливів орієнту, 

зумовленого, зокрема, мігрантами неолітичної революції, що колоні- 

зували Анатолію, Балкани, Україну, лишаючи по собі пам‟ятки, вра- 

жаючи подібні до. кераміки Ян Шао. Подальші сторінки українського 

орієнту – впливи ірано- й тюркомовних племен античності та середньо- 

віччя, чиї нащадки кочували в Причорномор‟ї до нового часу. Південь 

України тривалий час контролювали Хазари, Кримці, Османи. Візерун- 

ки українського ткацтва й вишивки споріднені з Анатолією, Кримом, 

Іраном, а ногайскі ремісники Херсонської губернії ще в ХІХ столітті 

брали тут участь у кустарних виставках, отримуючи призи за вироби  

з повсті.  

Взаємозв‟язки з орнаментикою Китаю значно дискретніші. Важко 

зіставляти Україну, фронтир між умовними Сходом і Заходом, із кіль- 

катисячолітньою Срединною імперію, що мислилася центром світу, 

мала безперервну історію, міські традиції. Сталося так, що українська 

культура тяжіє до сільських цінностей, їй притаманні не софісти- 

кованість, а простота. Коли тлумачення символіки орнаментів у Китаї 

спирається на багатовікову літературу, українська саморефлексія в цій 

галузі ще не повністю реалізувалася.  

Чи не тому в Україні, «не маючи синхронно зафіксованого в дже- 

релах або достовірно збереженого словника давньої знакової системи, 



266 

сучасники іноді змушені вдаватися до аналогій або власних асоціацій» 

[10]. Отож освоєння китайського досвіду може бути вельми корисним.  

 

Література: 

1. Rawson, Jessica. Mysteries of Ancient China. London : British 

Museum Press. 1996. 

2. Rawson, Jessica. Ordering the exotic: ritual practices in the Late 

Western and Early Eastern Zhou. Artibus Asiae: journal. Vol. 73, no. 1. 

Kansas – Zurich, 2013. P. 5–76. 

3. Rawson, Jessica. Shimao and Erlitou: new perspectives on the origins 

of the bronze industry in central China. Antiquity: journal. Vol. 91, no. 355. 

Cambridge University Press, 2017. doi:10.15184/aqy.2016.234. 

4. Чжоу Чен. Китайська каліграфія: від традиції до практики засто- 

сування в сучасному дизайні [Дисертація кандидата мистецтвознав- 

ства, Харківська державна академія дизайну і мистецтв]. 2016. 

https://www.ksada.org/doc/chen_aref_online.pdf  

5. Гу Сінчен. Науковий дискурс дослідження традиційного живо- 

пису Китаю в європейському та американському мистецтвознавстві 

[Дисертація доктора філософії, Харківська державна академія дизайну  

і мистецтв]. 2021. https://www.ksada.org/pdf1/Anotaciia-Gu-Sinchen.pdf  

6. Новікова, О. В. Китайський фарфор в музеях України: історія 

колекцій та атрибуція творів [Дисертація доктора філософії, 

Національна академія образотворчого мистецтва та архітектури]. 2021. 

https://drive.google.com/file/d/1QdSrBDSgv8ObbfCrQM4wLpwiypEqYI6

W/view  

7. Ван Вейжун. Тенденції дизайну китайської ієрогліфіки в сучас- 

ному візуальному просторі [Дисертація кандидата мистецтвознавства, 

Харківська державна академія дизайну і мистецтв]. 2023. 

https://www.sc.ksada.org/pdf1/WANG_WEIRONG-vysnovok.pdf  

8. Ван Шусянь. Дослідження образності візерунків  

журавлів у традиційній китайській культурі [D]. Університет  

фінансів та економіки Цзянсі, 2023. 67 с. 

王书显.中国传统鹤纹样的意象研究[D].江西财经大学,2023. 67页。 

9. Стрижко Наталія. Концептуальна каліграфія як феномен сучас- 

ного візуального мистецтва Китаю. [Дисертація доктора філософії. 

Національна академія образотворчого мистецтва й архітектури, Київ]. 

2024. 

10. Кара-Васильєва Т. Декоративне мистецтво України ХХ століття. 

У пошуках «великого стилю». Київ : Либідь, 2005. 280 с. 

 

 

 



267 

НАПРЯМ 7. КРИМСЬКОТАТАРСЬКА МОВА: 

СУЧАСНІ МЕТОДИКИ ВИКЛАДАННЯ МОВИ  

В ЗАКЛАДАХ ОСВІТИ 
 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-68 

 

Підвойний В. М. 

кандидат філологічних наук, доцент, 

доцент кафедри тюркології 

Київського національного університету імені Тараса Шевченка 

м. Київ, Україна 

 

«ЛІНГВОКРАЇНОЗНАВСТВО КРИМУ»:  

МЕТОДИЧНІ ТА ПРОЦЕДУРНІ ПРОБЛЕМИ ЕКСПЛІКАЦІЇ 

НАВЧАЛЬНОГО МАТЕРІАЛУ 

 

Начальна дисципліна (НД) «Лінгвокраїнознавство Криму» – одна  

з основних дисциплін освітніх програм, які профілюють спеціальність 

«Кримськотатарська мова та література» з подальшим пролонгуванням 

на кваліфікацію / професію «викладач, перекладач з кримськота- 

тарської мови». Зазначена НД має міждисциплінарний характер, що 

синтезує лінгвістичний, культурологічний історичний та етнологічний 

контент. Базова візія НД – експлікація взаємозв‟язку мови з куль- 

турним ландшафтом Криму, багатомовністю регіону та історичною 

пам‟яттю етнічних груп, які споконвічно заселяли півострів. У нав- 

чальному процесі НД профілює не лише мовну компетентність,  

а й культурну чутливість, здатність інтерпретувати прецедентні тексти 

й практики в соціокультурному контексті кримськотатарського народу. 

Попри тривалу традицію концептуалізації і верифікований набір 

методів викладання навчального контенту концептуалізація ОК 08 по- 

требує значної деталізації. У цьому контексті Крим постає унікальним 

об‟єктом дослідження, адже його мовний і культурний простір фор- 

мувався в умовах тривалої поліетнічної та поліконфесійної взаємодії.  

Викладання НД у закладах вищої освіти України актуалізується 

потребою збереження та осмислення кримськотатарської культурної 

спадщини, а також формування цілісного уявлення про Крим  

як компоненти українського історико-культурного простору. Водночас 

цей процес супроводжується низкою проблем, що потребують 

наукового осмислення і методологічного втручання. 



268 

Лінгвокраїнознавчий підхід ґрунтується на ідеї відображення 

національно-культурної специфіки у мовних одиницях різних рівнів – 

лексичного, фразеологічного, текстологічного та дискурсивного. Для 

«кримського» матеріалу особливо важливими є поняття мовної картини 

світу, культурного коду, символіки топонімів, етнолексики та релі- 

гійної термінології. 

Кримськотатарська мова в цьому аспекті виступає не лише об‟єктом 

лінгвістичного аналізу, а й носієм колективної пам‟яті, традицій та 

історичного досвіду корінного народу Криму. Саме тому НД 

«Лінгвокраїнознавство Криму» має виразний гуманітарний і ціннісний 

вимір і перспективний вектор для мови, що має статус загроженої. 

Значний потенціал має аналізована дисципліна для профілювання 

додаткової професії – країнознавець. 

Актуальною проблемою є фрагментарність і відсутність 

систематизованої навчально-методичної бази. Значна частина 

матеріалів має дифузний характер, зосереджена в різних архівних 

фондах України, фольклорних збірниках, рукописних джерелах, 

функціонує у форматі усних наративів (текст залишається базовою 

одиницею лінгвокраїнознавчого аналізу) [1]. Це ускладнює підготовку 

стандартизованих курсів і моделює додаткові виклики для адміні- 

страторів курсу. Відсутність цілісної концепції НД, політизованість 

об‟єкта, різнографічні системи письма, якими користуються носії 

кримськотатарської мови у різних регіонах, схематичність докумен- 

тального опис території анексованої території профілюють низку 

методологічних проблем і профілюють фрагментарне сприйняття мате- 

ріалу студентами. Сучасний статус Криму зумовлює високу чутливість 

теми, що впливає на академічний дискурс [2]. Викладачеві необхідно 

поєднувати наукову об‟єктивність із дотриманням етичних принципів 

та уникати спрощених або ідеологізованих інтерпретацій.  

Перспективним проєктом, на нашу думку, може стати «Лінгво- 

країнознавчий словник-довідник Криму» [3], характерною методо- 

логічною ознакою детермінується міждисциплінарність із детальним 

культурологічним та історичним коментуванням. Потенційно релевант- 

ними можуть бути автентичні тексти фольклору, мемуаристики, 

публіцистики, усної історії, які необхідно перекласти українською 

мовою [4]. 

Досвід викладання окресленої НД свідчить про високий рівень 

результативності використання групового студентського проєкту 

(«Хронологічна таблиця кримських ханів», «Лінгвістичний ландшафт 

Криму», «Кримська топоніміка», «Етнокультурна специфіка 

кримськотатарської лексики».) 



269 

НД «Лінгвокраїнознавство Криму» залишається важливим вектором 

підготовки майбутніх киримотатарознавців, адже саме цей курс моде- 

лює платформу для адекватної рецепції мовно-культурної специфіки 

регіону та ролі кримськотатарського народу в історії України. 

Базовими проблемами викладання пов‟язані з тотальною відсутністю 

хрестоматійних джерел, методологічною лакунарністю та міждисцип- 

лінарними викликами. Їх подолання можливе за умови міжуніверси- 

тетської дискусії щодо долі і перспектив НД, перманентне оновлення 

навчальних кластерів, активного використання автентичних матеріалів 

і розвитку міждисциплінарної співпраці. 

 

Література: 

1. Гуменюк О. М. Кримськотатарський пісенний фольклор. Любов- 

на лірика. Київ : ІМФЕ МР, 2020. 295 с. 

2. Сходознавство і візантологія в Україні в іменах: біобібліогр.  

слов. / НАН України, Ін-т сходознавства ім. А. Ю. Кримського. Київ, 

2011. 260 с. 

3. Підвойний В. Турецька Республіка: топонімічний словник-

довідник. Київ : ВПЦ «Київ. ун-т», 2025. 135 с. 

4. Підвойний В. Українська тюркологія : хрестоматія. Київ :  

ВПЦ «Київ. ун-т», 2025. 377 с. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



270 

НАПРЯМ 8. СХІДНІ МОТИВИ  

В ЛІТЕРАТУРНОМУ ДИСКУРСІ 
 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-69 

 

Дудар Я. О. 

асистентка кафедри порівняльної філології східних  

та англомовних країн 

Дніпровського національного університету імені Олеся Гончара 

м. Дніпро, Україна 

 

ВСТУПНА СТАТТЯ ХІРАЦУКА РАЙЧЬО  

«СПОЧАТКУ ЖІНКА БУЛА СОНЦЕМ»  

ЯК ПОЧАТОК ЖІНОЧОГО ДИСКУРСУ ЕПОХИ ТАЙШЬО 

 

У статті проаналізовано програмний текст Хірацука Райчьо, який 

став ідеологічним підґрунтям японського фемінізму початку ХХ сто- 

ліття. Розглянуто соціокультурні передумови появи журналу «Сейто», 

використану авторкою метафорику та її полеміку з патріархальною 

традицією через деконструкцію поняття «справжня людина». 

Для розуміння передумов виникнення жіночого дискурсу  

(女の言説), необхідно проаналізувати соціально-політичну ситуацію 

Японії в епоху Мейджі (1868–1912). Якщо попередня доба Едо,  

що тривала понад 250 років, забезпечила розвиток мистецьких жанрів  

і творчої свободи, то епоха Мейджі стала її протилежністю. Це був 

період посиленого імперіалістичного та патріархального тиску, що 

проявлявся не тільки як у зовнішній, так і внутрішній політиці. Жінки не 

мали права власності, а їхні економічні права та свободи були надзвичайно 

обмеженими [1, с. 374], не кажучи вже про виборювання права на вищу 

освіту та працю. Насамперед Революція Мейджі дала можливість 

японській жінці ознайомитися зі становищем жінок на Заході, що стало 

поштовхом до прокладання ідеологічного містка – переосмислення 

концепції «нової жінки» (新しい女), її досвіду та проблем.  

Постать Хірацука Райчьо (1886–1971) вирізняється поміж сучасниць 

завдяки її походженню з високоосвіченої родини. Її батько був держ- 

службовцем уряду Мейджі, а потім викладачем, а мати – лікаркою, що 

мала зв‟язки з однією з гілок сім‟ї Токуґава. Для порівняння, Вірджинія 

Вульф, що народилася у 1882 році не отримала формальної вищої 

освіти, натомість Райчьо виборола дозвіл у свого батька вступити  



271 

до Японського жіночого університету, заснованого у 1901 році. Обидві 

діячки були привілейованими, що дозволяло їм здобувати знання  

й не перейматися проблемою виживання, актуальною для більшості 

жінок того часу. Водночас варто зауважити, що проблема «неосвіченої 

доньки освіченого батька», була поширена не тільки у Європі,  

але і в Японії, адже не кожна жінка могла протистояти суспільному  

та сімейному тиску, або мала фінансові можливості для навчання  

або творчості.  

Саме навчання в університеті стало головним поштовхом в житті 

Райчьо, що спрямував її на шлях боротьби за емансипацію жінки.  

Під час навчання вона не лише знайшла та зібрала біля себе 

талановитих посестер, але й надихнулася ідеями директора-засновника 

Нарусе Дзьодзо (1858-1919). Його праця «Жіноча освіта» (女子教育, 

1896 р.) [1, с. 405; 4], переконала Райчьо навчатися саме під його 

керівництвом. Нарусе виокремив три головні принципи: виховання 

жінок як особистостей, виховання жінок як жінок, та виховання жінок 

як громадянок [1, с. 405]. Райчьо згадувала у автобіографії про 

глибокий вплив цих ідей, а дослідниця історичної фемінології Такара 

Руміко (1932-2021) пізніше зауважила, що Нарусе не просто дав освіту 

своїм студенткам, а сформував їхній світогляд, відгомін якого 

простежується в їхніх роботах [1, с. 407].  

У 1911 році, після закінчення університету, Райчьо разом зі своїми 

посестрами надрукувала свою програмну статтю для новоствореного 

журналу «Сейто» («青鞜»). Назва перекладається як «Синя панчоха»  

і є самоіронічним посиланням на глузливий термін, поширений  

в Англії XVIII століття. Робота під назвою «Спочатку жінка була 

Сонцем» (元始女性は太陽であつた) мала на меті проголошення 

претензій на перегляд прав жінок і закріплення новаторської ролі 

журналу. Це був перший друкований журнал, створений виключно 

жінками. Хоча «Сейто» не планувався як суто літературний журнал, 

але у 1911-1916 роках у ньому друкувалися романи, вірші, переклади  

та унікальні ілюстрації. Запеклі дискусії, започатковані на його 

сторінках залишаються актуальними в японському суспільстві і досі. 

У тексті «Спочатку жінка була Сонцем» Райчьо звертається  

до культурних витоків – сінтоїстської хроніки «Коджікі» та «Ніхон 

Шьокі» (日本書紀, VIII ст. н.е). Головний образ «Сонця», про яке 

йдеться, – це Аматерасу (天照大御神), богиня Сонця і праматір 

імператорського роду. Авторка протиставляє цьому образу сучасний 

стан речей: «Але зараз жінки є Місяцем» [4, с. 9]. Це алюзія на брата 

богині, Цукуйомі (月読命), який жив у темряві ночі. Ця метафора 

ілюструє історичну інверсію гендерних ролей та соціальну 



272 

несправедливість, закликає поглянути на культурний спадок і роль 

жінки у створенні Японії.  

У тексті звучить відома афірмація: «Ми були справжніми людьми.» 

(真正の人であった ) [4, с. 9], за допомогою якої авторка доводить, що 

жінки також є повноцінними, тобто «справжніми» людьми. Райчьо 

вбачала проблему в тому, що слово «хіто» (人 – людина) у свідомості 

сучасників асоціювалося переважно з «чоловіком» (男 – отоко). 

Свідомо чи ні, але це була перша сходинка до розуміння проблеми 

тогочасної мови і необхідності її деконструкції. Райчьо мала за мету 

змінити цю усталену і несправедливу конотацію, підсвітити мовну та 

суспільну проблему, які дискримінували жінок, зробити їх очевидними. 

Райчьо та її посестри різнилися у шляхах окремих питань (зокрема, 

відома полеміка з Йосано Акіко щодо захисту матерів) [2; 6; 7], проте 

вони були єдині у підтримці права жінки на вибір. Тому у тексті Райчьо 

використовує метафору журналу як «дитини» (子供), яка може наро- 

дитися і «слабою на голову» (低能児), «потворою» (奇形児), або «недо- 

ношеною» (早生児) [4, с. 10]. Вживання такої образливої та табу- 

йованої лексики лише підкреслює емоційність авторки та жорстокість 

суспільного осуду приватного життя жінок. Водночас це і демонстрація 

прийняття та любові до свого «творіння», виклик патріархальному 

устрою. 

Важливо зазначити, що «письмова мова» (書き言葉), якою послу- 

говується Райчьо, історично була кодифікована як чоловіча, а не жіно- 

ча. Авторка лише стояла біля витоків формування власне жіночого 

дискурсу. Сам процес деконструкції мови та пошук нових засобів жіно- 

чого самовираження продовжиться в епоху Шьова, зокрема завдяки 

наступниці Райчьо – Хасеґава Шіґуре (1878-1941), яка у 1928 році 

заснувала видання «Жіноче мистецтво» (女人芸術).  

Також Райчьо проголошує план пошуку «геніїв»  

(天才を求めようと思う) [4, с. 11] серед жінок. Вона окреслює амбітну 

мету – відкрити світові жінок-мисткинь, стверджуючи, що «геній не є 

ні чоловічого, ні жіночого роду» (天才は男性にあらず、女性にあらず) 

[4, с. 11]. Кожна її теза – це заява про право жінок бути рівними  

з чоловіками, не ховатися в їхній тіні, а бути самодостатніми особис- 

тостями. 

Об‟єктом критики Райчьо була не лише політика Мейджі, а й пози- 

ція її попередниць, які, на її думку, недостатньо боролися із суспільною 

дискримінацією. Тому перша стаття одночасно апелює як до жінок, так 

і до чоловіків, адже просвітницька робота була абсолютно необхідною. 

Своєю статтею Райчьо провела чітку історичну межу: мисткині  



273 

як Хіґучі Ітійо (1872–1896) – це «жінки минулого» (過去の日本の女),  

а сама Райчьо – «нова жінка» (自分は新しい女である) [1, с. 261]. 

Попри цю критику, авторка добре усвідомлювала, що вона завдячує 

своїм попередницям, що неймовірними зусиллями досягли успіху  

та визнання як «професійні письменниці» [1, с. 251]. 

Вступна стаття стала потужним першим маніфестом, що окреслив 

перехід від жінки як об‟єкту до суб‟єкту в японському жіночому дис- 

курсі. Використовуючи потужні культурні метафори та деконструюючи 

поняття «справжня людина», Райчьо не тільки кинула виклик патрі- 

архальній системі свого часу, але й заклала фундамент для фемініс- 

тичної критики епохи Шьова. Її прагнення усвідомлення суспільством 

проблем жінки та повернення статусу «людини» та «генія» стало 

рушійною силою для цілої низки послідовниць, яка в згодом почали 

зміну літературного курсу Японії.  

 

Література: 

1． 岩淵 宏子. 女性表象とフェミニズムー日本近現代女性文学を

読む. 東京 : 翰林書房, 2024. 552 頁.  

2． 鈴木 裕子. 山川菊栄評論集. 東京 : 岩波書店, 1990. 328 頁. 

3． 千葉 俊二, 坪内 祐三. 日本近代文学評論選 (明治・大正篇). 東

京 : 岩波書店, 2003. 420 頁. 

4． 平塚 らいてう. 平塚らいてう評論集 / 編 : 小林 登美枝, 米田 佐

代子. 東京 : 岩波書店, 1987. 350 頁. 

5． 堀場 清子. 『青鞜』女性解放論集. 東京 : 岩波書店, 1991. 367 頁. 

6． 森 まゆみ. 伊藤野枝集. 東京 : 岩波書店, 2019. 442 頁. 

7． 與謝野 晶子. 与謝野晶子評論集 / 編 : 鹿野 政直, 香内 信子. 東

京 : 岩波書店, 1985. 359 頁. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



274 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-70 

 

Єфімова К. В. 

викладач кафедри кримськотатарської та східної філології 

Таврійського національного університету імені В. І. Вернадського 

м. Київ, Україна 

 

ОБРАЗ ОСМАНСЬКОЇ ІМПЕРІЇ  

В ТУРЕЦЬКОМУ ІСТОРИЧНОМУ РОМАНІ 

 

Османське минуле посідає особливе місце в культурній пам‟яті 

Туреччини та формуванні національної ідентичності. Починаючи  

з доби Танзимату, історичний роман, що існує в турецькій літературі,  

з часом зазнав змін під впливом насамперед соціальних і політичних 

перетворень, розвитку світової літератури та, паралельно з цим, зміни 

авторських уявлень про історію. Зміни, які відбувалися в різні періоди 

турецької літератури, формувалися насамперед під впливом тодішньої 

політичної влади. Саме вона визначала напрям літературного розвитку 

та підтримувала ті художні тенденції, що спиралися на її авторитет  

і відповідали домінуючій та дозволеній ідеології. 

Стверджувати, що серед найпопулярніших жанрів роману до сьо- 

годні провідне місце посідає історичний роман, мабуть, не буде 

помилкою. Цю популярність зумовлює як привабливість самої історії, 

так і те, що письменник знову осмислює її в межах художньої оповіді, 

залишаючи в уяві читача специфічний, заснований на цікавості, 

емоційний відголос.  

Тому, перш ніж перейти до опису сьогодення історичного роману, 

необхідно звернутися до його минулого: простежити, який шлях цей 

жанр пройшов від минулого до теперішнього, що саме було успад- 

ковано. 

У турецькій літературі першим художнім текстом, що бере свій 

сюжет із історії, вважається твір Ахмета Мідхата Ефенді. Йдеться про 

довгу повість «Yeniçeriler» (укр. – «Яничари»), датована 1872 роком.  

У цьому творі Ахмет Мідхат Ефенді намагається висвітлити період 

правління Селіма III через історичну подію, що відбулася в певну добу 

османської історії. Письменник, виходячи з архівних даних, прагне 

показати суспільне життя епохи, відображення моральної та культурної 

деградації в соціальній сфері, і робить це в межах власного розуміння 

роману, покладаючи в основу сюжету історичний факт – ліквідацію 

яничарського корпусу та створення реформаторської військової та 

адміністративної програми «Nizam-ı Cedid» (укр. – Нізам-і Джедід або 



275 

«новий порядок») – і об‟єднуючи його навколо любовної лінії , а саме 

кохання Айше та яничара Османа. 

У перші ж десятиліття Республіки більшість історичних романів,  

які спершу публікувалися у вигляді газетних фейлетонів, мали за свою 

основну мету формування й поширення національної ідентичності,  

і при цьому видавалися, майже не зважаючи на літературно-естетичні 

критерії. Популярні історичні романи, які ніколи не розглядалися  

в межах «високої літератури» й не привертали особливої уваги 

критиків чи істориків, у перші роки Республіки були в Туреччині 

книжками з найбільшими накладами й найширшим колом читачів.  

У романах постає новий феномен: стверджується, що турецька історія 

аж ніяк не обмежується лише Османською імперією, більше того –  

що Османська держава завдала шкоди турецькій ідентичності,  

а справжню турецькість слід шукати в доосманських періодах. 

Найпомітнішим представником цього напряму є Абдуллах Зія Коза- 

ноґлу. Починаючи зі свого першого історичного роману 1925-го року 

«Kızıl Tuğ» (укр. – «Червоний туг»), він послідовно зберігає той самий 

підхід і створює понад двадцять творів, які можна розглядати в межах 

популярного історичного роману. 

У другій половині ХХ ст. історичний роман у турецькій літературі 

зазнає помітного розвитку: від жанру, що функціонував переважно  

як інструмент ідеологічної репрезентації та формування національної 

свідомості, він переходить до статусу багатоперспективного худож- 

нього дискурсу. Якщо у 1940-х роках історичні наративи здебільшого 

відтворювали офіційний республіканський погляд і сприяли кон- 

струюванню уявлення про пізню Османську імперію як про «дегра- 

довану» та відповідальну за занепад державності, то вже у 1950-х 

відбувається суттєвий злам. Політичний плюралізм цього періоду 

сприяє появі нових інтерпретацій минулого, що виходять за межі 

усталених схем. 

Письменники Нахід Сиррі Орік та Ахмет Хамді Танпинар репре- 

зентують іншу модель роботи з історичним матеріалом: модерністичну, 

психологізовану, позбавлену як ідеалізованої ностальгії, так і різкої 

ідеологічної критики. У своїх романах «Sultan Hamid DüĢerken»  

(укр. – «Падіння султана Хаміда») та «Sahnenin DıĢındakiler»  

(укр. – «Ті, що залишилися за лаштунками»), вони пропонують 

багатошарове прочитання османської спадщини, наголошуючи  

на складності історичного досвіду. Вони не підтримують ані жорстко 

кемалістського, ані надмірно націоналістичного трактування історії,  

а уникають як ідеалізації Османської імперії, так і примітивної 

критики. 



276 

Після 1990 року історичний роман у Туреччині переходить у якісно 

нову фазу. На відміну від попередніх десятиліть, коли жанр значною 

мірою був орієнтований на національну ідеологію, у 1990-х рр. він 

формує багатоголосний, постмодерний підхід до минулого. Причинами 

цього є зміна соціально-політичного духу після 1980 р., глобалізація, 

новий тип читача, зростання ролі масової культури та поява моди  

на історію.  

У 1990-х роках особливе місце в розвитку історичного роману 

посідає роман 1998 – го року Орхана Памука «Benim Adım Kırmızı» 

(укр. – «Мене називають Червоним»), який демонструє новий, пост- 

модерний спосіб роботи з османською історією. Твір поєднує художню 

реконструкцію культурної атмосфери Стамбула кінця XVI століття  

з філософськими роздумами про мистецтво, владу, релігію та іден- 

тичність. 

У 2000-ті рр. турецький історичний роман переходить до нової 

фази, у якій поєднуються постмодерні наративні стратегії та посилений 

інтерес до культурної пам‟яті, етики та суспільних травм. На зміну 

одновекторним інтерпретаціям Османської історії приходить багато- 

голосний дискурс, що використовує архівні матеріали та документальні 

фрагменти, але спрямований на критичне осмислення травм, забутих 

голосів і глобальних взаємодій. У творах Орхана Памука «Veba 

Geceleri» (укр. – «Чумні ночі») , Зюльфю Ліванелі «Konstantiniyye Oteli» 

(укр. – «Готель Константиніє») та Іскендер Пала «ġah ve Sultan»  

(укр. – «Шах і Султан») постає нова модель історичності, де минуле 

розглядається як відкрита система сенсів, а історичний роман 

перетворюється на простір діалогу між офіційними наративами, 

індивідуальною пам‟яттю та сучасними соціальними конфліктами. 

У історичних романах після 2000-х років минуле показано не як 

набір великих перемог чи поразок, а як жива й багатошарова 

реальність, у якій важливі не лише султани та війни, а й долі звичайних 

людей, їхні страхи, почуття та щоденні переживання. Письменники 

дедалі частіше звертаються до тем забутих голосів – жінок, меншин, 

вигнанців, провінційних спільнот і т. д. Тому жанр набуває більш 

людяного й емпатійного виміру: документальні джерела поєднуються  

з художньою вигадкою, а історія перетворюється на простір, де різні 

точки зору можуть співіснувати та сперечатися між собою. У цьому 

контексті сучасний турецький історичний роман уже не прагне «вчити» 

читача єдиної істини, а запрошує думати, ставити під сумнів і порів- 

нювати минуле з проблемами сьогодення. 

Тому можна підсумувати, що еволюція образу Османської імперії  

в турецькому історичному романі демонструє поступовий перехід від 

ідеологічно керованих інтерпретацій до багатоголосного, критичного 



277 

осмислення минулого. Сучасні автори не лише переосмислюють 

османську спадщину через призму культурної пам‟яті, травм та інди- 

відуальних історій, але й перетворюють роман на простір діалогу.  

У результаті історичний роман стає не засобом утвердження єдиної 

істини, а інструментом переосмислення колективного минулого та його 

зв‟язку з актуальними соціальними й культурними питаннями. 

 

Література: 

1. Памук О. «Мене називають Червоним». Всесвіт : журнал 

іноземної літератури. 2005. № 7–8. С. 46–173. 

2. Рог Г. В. Жанрово-стильові моделі сучасного турецького роману 

(80–90 рр.). 

3. BeĢkonak, Aynur. “Ġskender Pala‟nın ġah ve Sultan romanında 
mezhep ayrılığı ve doğurduğu sonuçlar.” Asya Studies. 2019. 4/10. С. 8–12. 

4. Dino, G. Türk Romanın DoğuĢu. Ġstanbul : Can Yayınları, 1987.  
197 s. 

5. Özdemir, E. “Osmanlı Ġmgesi ve Tarih Yazımı: Modern Türk 

Romanında Tarihsel Anlatılar.” Türk Kültürü İncelemeleri Dergisi.  

2019. № 41. 

6. Tekin, T. “Postmodern Tarih Anlatısı ve Orhan Pamuk Romanları.” 
Edebiyat Kuramı, 2016. 

7. Tuğcu, E. “Ahmet Mithat Efendi‟nin „Yeniçeriler‟ Adlı Eserinde 

Anti-Yeniçeri Temsilleri.” Turkish Studies: International Periodical for the 

Languages, Literature and History of Turkish or Turkic. 2017. 12(22). 

S. 733–742. 

8. Uyar, Fatih. “Genç Bir Osmanlı Portresi”. Tanzimat Dönemi Roman 
Okumaları. Kesit Yayınları. 2018. S. 218–246. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



278 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-71 

 

Кулешір М. М. 

викладач кафедри германських і романських мов 

Київського національного лінгвістичного університету 

м. Київ, Україна 

 

ЗОБРАЖЕННЯ СХІДНОГО СВІТОГЛЯДУ  

У РОМАНІ ДЖЕССІ СУТАНТО  

«НЕПРОХАНІ ПОРАДИ ДЛЯ ВБИВЦЬ ВІД ВІРИ ВОН» 

 

У сучасній англомовній літературі все частіше з‟являються твори, 

які досліджують теми культурної гібридності, діаспорної ідентичності 

та взаємодії різних світоглядних моделей. Одним із таких прикладів  

є роман Джессі Сутанто «Непрохані поради для вбивць від Віри Вон», 

який поєднує елементи гумористичного трилера, сімейної драми  

та культурних кодів Південно-Східної Азії. Хоча твір наповнений 

сатирою, іронією та сучасними медійними алюзіями, такими як TikTok 

і Twitter, він глибоко вкорінений у східному світогляді. Від уявлень  

про родину і обов‟язок до ритуальних мотивів і концепту гармонії,  

що є важливими для культур Південно-Східної Азії, цей світогляд 

формується у творчості Сутанто як життєвий контекст героїв і рухає 

їхніми моральними виборами. 

Насамперед, важливим аспектом роману є його здатність зобразити 

східний світогляд не як екзотичне тло, а як активну модель мислення, 

що визначає структуру поведінки героїв, їхні етичні вибори, а також 

надає гумористичним ситуаціям додаткові пласти сенсу. Особливо  

це стосується головної героїні роману, Віри Вон, яка постійно балансує 

між філіальною покорою, культурною пам‟яттю та прагненням  

до самореалізації в умовах сучасного світу. Віра знаходиться між двома 

світами: її виховання та культурні цінності часто суперечать її праг- 

ненням до індивідуалізму та самовираження, характерних для західної 

культури. 

Східний світогляд включає кілька основних складників. Перш  

за все, це колективізм, де родина, клан і громада стоять вище  

за індивідуальні прагнення. Крім того, важливим є принцип ієрархії  

та поваги до старших, що проявляється через конфуціанську філіаль- 

ність. Гармонія й уникнення конфлікту є пріоритетом у збереженні 

соціального балансу, а мудрість традиції, повага до ритуалів і знаків  

є основою ухвалення рішень. Іншим важливим елементом є гнучкість 

та адаптивність, а також гумор, який часто використовується як спосіб 



279 

зняття соціальної напруги через етнічний гумор, самоіронію та гіпер- 

болізацію. Відображення цих складників у романі Сутанто дозволяє 

розглядати його як літературний приклад гібридного поєднання 

західних і східних цінностей, що є типовим для діаспорних текстів. 

Одним з найяскравіших аспектів східного світогляду, що постійно 

прослідковується в романі, є важливість родини. Родина в культурі 

Південно-Східної Азії є не тільки соціальною одиницею, але й мораль- 

ним осердям, де індивід має підпорядковувати свої рішення загальному 

благу. Мати Віри Вон є центральною фігурою в цій родинній динаміці, 

уособлюючи східні цінності. Вона є суворою і вимогливою, впевненою 

в своїй материнській мудрості, а також прагне контролювати всі 

аспекти життя своєї доньки. В образі матері виразно простежується 

стратегічна роль жінки в східній родині ‒ вона не лише опікунка, але й 

моральний лідер, який визначає соціальні та моральні орієнтири.  

Усе, що Віра робить або не робить, підлягає оцінці її матері, і навіть  

її стосунки з іншими людьми чи професійне життя мають враховувати 

репутацію родини. Гіперболізовані сцени виховних порад, де мати 

повчає, наповнені материнською мудрістю, демонструють цю східну 

динаміку. Попри свою комічну форму, ці поради є впізнаваним 

культурним феноменом, адже вони мають на меті не лише допомогти,  

а й підкреслити роль старших у родині. 

Ця постійна напруга між родинним обов‟язком і особистими 

прагненнями Віри створює центральний драматичний і комічний 

потенціал роману. Вона прагне бути незалежною, розуміє мову 

соціальних мереж і західну культуру, живе у мегаполісі, що фактично  

є протилежністю традиційному способу життя її родини. Але навіть  

у прагненні до сучасності Віра постійно стикається з внутрішнім 

почуттям відповідальності за родинну гармонію та страхом осоромити 

старших. Водночас, її бажанням бути самостійною особистістю проти- 

виться страх перед порушенням культурних норм. Це внутрішнє 

протиріччя часто виявляється в комічних ситуаціях, коли Віра нама- 

гається поєднати свої західні ідентичності з вимогами традиційної 

родини. 

Важливим аспектом роману є також використання гумору і сатири 

для зображення східних культурних кодів. Сутанто майстерно поєднує 

східні традиції з сучасною західною комедією, зокрема через гіпер- 

болізацію материнських порад. Формат непрошених порад стає літера- 

турним відображенням східної педагогіки, де старші вважають за 

потрібне коментувати кожен аспект життя молодших. Комізм цього 

підходу полягає в надмірності та культурних перекладах традиційних 

цінностей у сучасний контекст. Наприклад, поєднання давніх забобонів 

із логікою соціальних мереж (наприклад, TikTok) створює цікавий 



280 

гумористичний ефект. Цей культурний гібрид дозволяє показати 

традицію не як статичну архаїку, а як активний елемент сучасної гри  

і боротьби між двома світами. 

Іншою важливою рисою роману є використання концепції колек- 

тивної мудрості. У східних культурах рішення часто ухвалюються  

не індивідуально, а через колективний процес, де важливу роль відіграє 

думка родини та громади. Це відображено в тому, як родина та громада 

постійно втручаються в життя Віри, навіть коли йдеться про злочини 

чи інші особисті ситуації. Цей колективний підхід до моральних дилем 

не лише розвиває сюжет, але й підкреслює важливість соціальних 

зв‟язків у східній культурі. 

Ідеї дисципліни, моральної відповідальності та сорому, що є осно- 

вою конфуціанської етики, також присутні в романі. Віра відчуває 

провину не за самі вчинки, а за те, чи порушують вони гармонію  

в родині чи суспільстві. Вона не боїться внутрішньої провини,  

але її більше хвилює зовнішній погляд громади, а саме боязнь 

осоромити старших і порушити соціальну гармонію. Культура сорому, 

яка є основною в багатьох східних культурах, вимагає від персонажів 

відповідності соціальним нормам, навіть у найабсурдніших ситуаціях. 

Жіночі образи роману також відображають східний світогляд через 

різні моделі фемінності. Мати є стратегією, що зберігає традицію,  

а сама Віра ‒ посередником між старими та новими цінностями. Інші 

жінки роману також демонструють адаптивність до сучасного світу,  

не втрачаючи зв'язку з традицією. Сутанто не зображує жінок  

як пасивних носіїв традиції, а як активних агентів, які формують нові 

інтерпретації світу через поєднання культурних кодів. Їхня роль  

у романі складна й багатошарова, оскільки вони не лише відображають 

культурні стереотипи, але й долають їх, створюючи нові форми жіночої 

сили, що відповідають як традиційним, так і сучасним вимогам. 

Особливо цікавою є тема діаспорної гібридності, яка є основною 

рисою багатьох діаспорних творів. У романі Джессі Сутанто східні  

та західні елементи не є протиставлені, а, навпаки, взаємодіють, ство- 

рюючи нову реальність. Роман можна описати як третій простір,  

де не існує чітких меж між традицією та сучасністю, між спільнотою  

та індивідом, між міфологічними уявленнями та цифровою культурою. 

Віра Вон живе у постійній напрузі між двома просторами світу, однак 

вона знаходить спосіб адаптуватися до сучасних реалій, не зраджуючи 

своїм кореням. 

У такому контексті важливим є також символічний ресурс, який 

використовує автор для підкреслення зв‟язку героїв з культурним 

минулим. Це прикмети, віра в ритуали, звертання до духів, символічні 

жести, які здебільшого подані з іронією, але в той же час підкреслюють 



281 

важливість традиції для героїв. Навіть у постмодерному світі ці 

елементи зберігають свою значущість і стають частиною їхнього 

щоденного життя, вони не є знецінені або залишені позаду, а навпаки ‒ 

служать важливими орієнтирами для прийняття рішень і пошуку 

гармонії в розриві між двома культурами. 

Роман Джессі Сутанто «Непрохані поради для вбивць від Віри Вон» 

пропонує читачеві складне, багатошарове зображення східного 

світогляду, який не є просто декоративним фоном чи екзотизацією, а 

активним елементом, що структуризує поведінку героїв. Східний 

світогляд формує моральні координати, визначає конфлікти і розв‟язки, 

впливає на гумор та сатиричний стиль, а також надає складну гібридну 

діаспорну ідентичність. У цьому контексті роман можна розглядати як 

сучасну інтерпретацію Сходу, де традиції не виступають як застарілі 

цінності, а як гнучка, адаптована система переконань, яка продовжує 

впливати на героїв навіть у світі сучасних технологій і культурних 

перетворень. 

Сутанто успішно демонструє, що східність у сучасній англомовній 

літературі ‒ це не маркер іншості, а спосіб мислення, що дозволяє 

переосмислити багато аспектів, від сімейних динамік до жіночої 

агентивності, і від стратегії виживання в мультикультурному світі  

до нових форм комічного наративу. Вона показує, як традиції можуть  

і повинні адаптуватися в нових культурних контекстах, не зраджуючи 

своїх коренів, а радше стаючи інструментом для культурної транс- 

формації й особистісного розвитку в умовах гібридності та глобалізації. 

 

Література: 

1. Коваль Т. В. Старість та ставлення до неї у соціальному досвіді 

Китаю та Японії: соціально-філософський та культурологічний аналіз. 

Гілея: науковий вісник. 2011. Вип. 43. С. 436‒442. 

2. Селігей В. В. Американські відтінки сіно-американської китай- 

ськості в романі Ю Ліхуа «Між розлукою та прощанням». Закар- 

патські філологічні студії. 2019. Вип. 9. Т. 2. С. 174‒178. 

3. Селігей В.В. Китайсько-американська транскультурація як нега- 

тивний досвід у романі Ю Ліхуа «І знов бачу пальми і знов бачу 

пальми» (1967). Закарпатські філологічні студії. 2019. Вип. 8. Т. 2.  

С. 140‒145. 

4. Стовпець О. Філософсько-світоглядні особливості синітської 

цивілізації та їхня системоутворююча роль у комплексі суспільних 

відносин сучасного Китаю. Interdisciplinary Studies of Complex Systems. 

2020. № 17. С 59‒72. DOI: https://doi.org/10.31392/iscs.2020.17.059  

 

 



282 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-72 

 

Петрова Озель Л. П. 

кандидат філологічних наук, доцент, 

доцент кафедри українознавства і лінгводидактики  

імені професора Ольги Муромцевої 

Харківського національного педагогічного університету 

імені Г. С. Сковороди 

м. Харків, Україна 

 

КРИМСЬКОТАТАРСЬКИЙ КОЛОРИТ У СУЧАСНІЙ 

ХУДОЖНІЙ ПРОЗІ: МОВНОСТИЛІСТИЧНІ РЕПРЕЗЕНТАЦІЇ  

У ПОВІСТІ ЗІРКИ МЕНЗАТЮК «ДИКЕ ЛІТО В КРИМУ», 

РОМАНАХ ЛЮДМИЛИ ОХРІМЕНКО «ОСКАР» ТА АНАСТАСІЇ 

ЛЕВКОВОЇ «ЗА ПЕРЕКОПОМ Є ЗЕМЛЯ») 

 

Сучасні потреби розширення міжкультурних зв‟язків актуалізують 

питання про дослідження лексики іншомовного походження та вив- 

чення особливостей її функціонування як в комунікативному дискурсі, 

так і в літературно-художніх текстах, де тюркізми, а з-поміж них  

і запозичена та давно запозичена лексика на позначення реалій 

кримськотатарської культури, набувають значення важливих чинників 

створення етнонаціонального колориту, локалізації і хронологізації 

подій і явищ. 

Ґрунтовні студії мовно-стилістичних особливостей орієнтального 

дискурсу належать А. Кримському, О. Пріцаку, В. Підвойному,  

В. Лучику, К. Тищенку, О. Гаркавцю, Г. Халимоненку, М. Гриценку,  

С. Біляєвій, В. Стецюку, О. Макарушці, І. Дризі, І. Скразловській,  

М. Дочу, М. Челенку, О. Мавріній, Т. Сеїтяг‟яєвій, О. Бесараб,  

М. Рогаль.  

Як відзначено в попередніх розвідках [7; 8; 9], лексика тюркського 

походження складає оригінальну частку мовно-стилістичної різнома- 

нітності української художньої прози, де осібну роль відіграють засоби, 

що репрезентують кримськотатарську культуру. За слушним заува- 

женням М. Дочу, «кримсько-татарська лексика значно вплинула  

на українську мову», внаслідок чого «у мові-реципієнті відбулися 

семантичні процеси: збагачення лексики новими словами, поява 

вторинних значень, синонімічні процеси, витіснення або розмежування 

значень між синонімічними питомою та запозиченою назвами, 

звуження, розширення значень, пристосування лексем» [3, с. 126].  



283 

Семантико-стилістична парадигма лексики, що репрезентує 

кримсько-татарську культуру в пригодницькому романі для дітей 

«Дике літо в Криму» Зірки Мензатюк, кримському романі Анастасії 

Левкової «За Перекопом є земля», Людмили Охріменко «Оскар» 

експлікована такими основними групами: номінаціями звичаєво-

побутової культури, що в текстах часто набувають символічного 

значення (хашар / толока, зюберджет / магічний камінь, марома / 

жіночий головний убір / «Дике літо в Криму»); власними назвами 

(найперше антропонімами, топонімією), які репрезентують значущих 

для культурного й історичного поступу осіб та важливі топоси 

етнорозвитку (Крим, Перекоп, Бахчисарай, Акмесджит, Меджліс; 

Номан Челебіджихан, Рефат Чубаров, Джафер Сейдамет, Ашик 

Омер, Асіє Саале, Ділявер Осаманов, Майє Анафієва / «За Перекопом є 

земля»); етикетно-комунікативною лексикою (Ярингадже! / До завтра! 

/ Яхши / Добре / «Дике літо в Криму»), що представляє культуру 

спілкування, мови й світогляду; суспільно-політичною (сюргюн / 

вигнання, «чорний день», «найбільша татарська трагедія») як 

репрезентантом важливих подій громадського життя; екзотизмами, які 

визначають невідомі для інших культур етнореалії («сез кесим», «енгіль 

нішан» / етапи звичаю сватання / «Оскар»); історизмами як маркерами 

самобутнього цивілізаційного шляху. 

Серед найбільш колоритних одиниць у аналізованих текстах 

визначаємо власні назви – антропоніми, що набувають додаткової 

семантики, формують конотативний фон, увиразнюють характери 

персонажів, вибудовують приховану мережу смислових зв‟язків, 

створюють яскраві й неповторні етнонаціональні колорити.  

 

Таблиця 1 

Антропонімія української художньої прози про Крим 

Зірка Мензатюк «Дике 
літо в Криму» 

(пригодницька повість) 

Людмила Охріменко 
«Оскар» (роман) 

Анастасія Левкова  
«За Перекопом  

є земля»  
(кримський роман) 

Асіє 

Абдюль 

Халіде 

Мамут 

Карбаба Мехті / дідусь 

Картана Сабріє / Сабріє-
ханум / бабуся 

Рустем 

прабабуся Гульнара. 

Руслан / Арслан / Оскар 

Алія  

бабуся Гульнара 

Хатідже й Нуріман 
Аблякімови 

Аміна 

Тимур 

«Хасан» 

Аліє 

Аніфе-біта 

тьотя Айше 

Діляра-букана 

Халім 

Ахтем-оджа  

Алімови 

Меметови 

 



284 

Художньо-стилістичні інтерпретації імен визначають найперше 

індивідуально-авторські переосмислення суспільних, особистих, куль- 

турних колізій, пов‟язаних з іменами (Аліє (татарка), Альона 

(українка), Оксана (росіянка за походженням, українка за свідомим 

вибором) у романі Анастасії Левкової: 

«Аліє, Альона і я. З наших імен, написаних у рядок або стовпчик, 

можна читати історію Криму – чи принаймні один із її розділів. Утім, 

поверховий погляд на ці три імені точно помилиться. Альона,  

з її російським іменем, –українка. Я, з моїм українським іменем, була 

росіянкою. І ця омана в іменах робить картину ще опуклішою та 

виразнішою» (Анастасія Левкова. «За Перекопом є земля»); 

Руслан / Арслан / Оскар (три іменування головного героя – 

українського розвідника, воїна) у романі Людмили Охріменко «Оскар» 

позначають шлях кримського татарина, що мешкав у Донецьку,  

а духовним наставником обрав німця, промисловця Оскара Шиндлера, 

який рятував від смерті євреїв: 

«– Я читав про твоє ім’я. Знаю, що воно німецького походження, 

що, власне, і не дивно, бо ти ж – німець. Оскар означає «спис Бога» – 

смертельна зброя в умілих руках… та-от.. Хочу запитати тебе, чи ти 

не будеш проти, щоб я взяв за позивний твоє ім’я? Твій вчинок – 

узірець для мене, – Руслан говорив уголос, хоча й дуже тихо, і відповіді, 

власне, не очікував, але ніби здалеку почув, як вітерець прошепотів: 

Так » (Л. Охріменко. «Оскар»); 

«Свобода – найцінніше, що має людина! Він знав це напевно,  

але в полоні ці знання отримали такий потужний досвід, що стали 

силою. 

– Что ета у тебя за наколка на груді? – запитав «миршавий 

коротун», як тільки Руслан повернувся до нього лицем. 

– Лев, – відповів бранець. 

– А что ета означаєт? – спитав бойовик. 

– А ти сам не знаєш, що це означає? – «підколов» його полонений. 

– Ну…, лєв – царь звєрєй… А… ну так вот пачему тєбя на цепі 

держат … Патаму что ти царь звєрєй! А звєрі ета кто? Азєри, 

татарва, ари і прочіє чуркі? – розреготався «коротун» своєму 

недолугому жарту. 

«Моє ім’я значить «лев» у перекладі з тюркської… А лев – цар 

звірів, принаймні так вирішили люди», – подумав Руслан, але вголос 

нічого не сказав, бо забагато честі… (Л. Охріменко. «Оскар»); 

представлення імен кримськотатарської родини, найперше дітей 

(Асіє, Абдюль, Мамут, Халіде) у пригодницькій повісті Зірки 

Мензатюк: 

«– Як тебе звати? – спитала Наталочка, вилізши з рівчака. 



285 

– Асіє. Не Ася, – зиркнула з-під чорних брів незнайомка. 

– А я Наталочка. Асіє… Що за ім’я таке? 

– Татарське ім’я» (З. Мензатюк. «Дике літо в Криму»). 

Аналіз основних груп номінацій на означення реалій духовної  

й матеріальної культури Криму, а також дослідження їх семантико-

стилістичних інтерпретацій засвідчують значну роль кримськотатар- 

ської культурологічної лексики для формування стилю української 

художньої прози, серед яких концептуальними для створення 

відповідного етнонаціонального колориту постають імена героїв, 

подальше вивчення й більш системний аналіз яких видається 

актуальним для розвитку комунікації між двома культурами – 

українською і кримськотатарською.  

 

Література: 

1. Гаркавець О. Тюркізми. Українська мова : Енциклопедія. Київ, 

2004. С. 694–695.  

2. Данилюк Н. Орієнталізми в українській мові. Вчені записки 

Таврійського національного університету імені В.І. Вернадського. 

Серія «Філологія. Соціальні комунікації». Т. 26 (65), № 1. С. 200–208.  

3. Дочу А. Кримськотатарські лексичні запозичення в українській 

мові (на матеріалі етимологічного словника української мови). 

Матеріали III–IV Конгресу сходознавців. Київ : Таврійський націо- 

нальний університет імені В. І. Вернадського. 23–24 грудня 2020 року. 

С. 123–127. 

4. Масенко Л. З гідронімії тюркського походження басейну Півден- 

ного Бугу. Структурні рівні і методи їх дослідження . Київ : Наукова 

думка, 1972. С. 139–142.  

5. Мяло А. Тюркізми в українській історичній прозі (на прикладі 

роману «Мальви» Романа Іваничука). http://ekmair.ukma.edu.ua/ 

handle/123456789/3072 

6. Петрова Озель Л. Лінгвостилістика орієнтального дискурсу  
в поезіях Лесі Українки. V Конгрес сходознавців : збірник матеріалів.  

9–10 грудня 2021 р. Київ : Таврійський національний університет  

імені В. І. Вернадського 2021. С. 194–198. 

7. Петрова Озель Л. П. Лексика тюркського походження: лінгво- 

стилістичні особливості в романі Володимира Малика «Таємний 

посол». Збірник матеріалів VI конгресу сходознавців. К. : Таврійський 

національний університет імені В.І. Вернадського. 25–26 листопада 

2022 року. С. 211–214. 

8. Петрова Озель Л. П. Лінгвостилістика орієнтальних мотивів  
у поетичних текстах Лесі Українки і Агатангела Кримського. 

Матеріали ІІІ Міжнародної науково-практичної конференції 



286 

«Сходознавство: актуальність та перспективи». Х. : ХНПУ  

імені Г. С. Сковороди. 20 березня 2023. 4. С. 76–79. 

9. Скразловська І. Новий погляд на турецькі антропоніми. Анкара. 
2021. 261 с. 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-73 

 

Ренська А. Д. 

студентка кафедри тюркології 

Київського національного університету імені Тараса Шевченка  

м. Київ, Україна 

 

ЖІНОЧА ПОСТАТЬ НА ЗЛАМІ ЕПОХ  

У ТЮРКСЬКОМУ ХУДОЖНЬОМУ ВИМІРІ 

 

У сучасному літературознавчому та сходознавчому дискурсі зростає 

зацікавленість до переосмислення ролі жінки в історико-культурних 

процесах Сходу, зокрема в тюркському художньому просторі. Жіноча 

постать у літературі тюркських народів постає не лише як художній 

образ, а й як носійка морально-етичних, соціальних і світоглядних 

трансформацій, які відбувалися на зламі епох. У цьому контексті 

виняткової актуальності набуває аналіз жіночих образів як маркерів 

культурної модернізації, традиції та національної ідентичності. 

Тюркський художній вимір кінця ХІХ – першої половини ХХ сто- 

ліття характеризується активними пошуками нових форм самовира- 

ження, зумовленими впливом європейської культури, реформаторських 

ідей, а також процесів національного відродження. Саме в цей період 

жіночі образи дедалі частіше набувають символічного значення, 

уособлюючи як збереження традиційних цінностей, так і прагнення до 

соціальних змін. Жінка в тюркській літературі починає осмислюватися 

не тільки як персонажка приватної сфери, а і як активна учасниця 

історичного та культурного прогресу. 

Особливу увагу в межах дослідження привертають творчі постаті 

Ісмаїла Гаспринського й Османа Акчокракли, а також їхні образи 

Арслан Киз і Ненкеджан ханим відповідно, у творах яких жіноча тема 

розкривається крізь призму просвітницьких ідей, національного само- 

ствердження та духовного оновлення суспільства. Окремого літера- 

турного осмислення потребує і постать Хюррем Султан, яка в художніх 



287 

інтерпретаціях постає як складний і багатовимірний образ жінки при 

владі, символу розуму, впливу, та історичної суперечливості. 

Таким чином, звернення до жіночої проблематики в тюркському 

художньому вимірі дозволяє глибше зрозуміти процеси культурного 

діалогу між Сходом і Заходом, а також окреслити роль жінки як 

важливого чинника історичних і літературних трансформацій. 

Загалом формування жіночого образу в тюркському художньому 

просторі значною мірою зумовлювалося історичними та соціокуль- 

турними процесами, що відбувалися на зламі традиційного та модер- 

ного світів. Упродовж тривалого часу жінка в тюркській літературі 

залишалася переважно в межах патріархальної моделі, де її роль визна- 

чалася родинними та побутовими функціями. Водночас напри- 

кінці ХІХ – на початку ХХ століття під впливом просвітницьких ідей, 

реформаторських рухів і зростання національної самосвідомості 

відбувається поступове переосмислення жіночої постаті як активного 

суб‟єкта культурного життя. 

Важливу роль у цьому процесі відіграв розвиток освітніх і куль- 

турних ініціатив, спрямованих на залучення жінок до інтелектуальної 

сфери. Література стала одним із провідних засобів репрезентації нових 

моделей жіночої ідентичності, у яких поєднувалися традиційні 

моральні цінності та прагнення до особистісної свободи. Жіночий 

образ дедалі частіше використовувався як художній інструмент для 

осмислення соціальних змін, проблем емансипації та взаємодії традиції 

й модернізації. 

У тюркському художньому дискурсі жіноча постать на зламі епох 

набуває символічного виміру, уособлюючи трансформацію суспільної 

свідомості. Жінка постає як носій культурної пам‟яті, хранителька мови 

та звичаїв, але водночас як образ, відкритий до нових форм само- 

реалізації. Така подвійність зумовлює складність і багатогранність 

жіночих персонажів, які не зводяться до однозначних характеристик  

і часто перебувають у стані внутрішнього конфлікту між традиційним 

укладом життя та новими соціальними орієнтирами. 

Особливістю тюркського літературного простору є також тісний 

зв‟язок жіночої тематики з ідеями національного відродження. Через 

жіночі образи автори передавали уявлення про майбутнє суспільства, 

моральні засади та культурні ідеали. Жінка в художньому тексті 

ставала своєрідним показником рівня духовного розвитку нації,  

її готовності до змін і відкритості до міжкультурного діалогу. 

Отже, у першій половині ХХ століття жіноча постать у тюркському 

художньому вимірі формується як складний культурний феномен,  

у якому поєднуються історична пам‟ять, соціальні трансформації та 

художні пошуки. Саме в цьому контексті подальший аналіз творчості 



288 

окремих авторів і літературних образів дозволяє глибше простежити 

специфіку осмислення жіночої ролі на зламі епох. 

Подальше осмислення жіночої постаті на зламі епох у тюркському 

художньому вимірі доцільно здійснювати завдяки аналізу творчості 

окремих авторів та літературних образів, які демонструють різні 

аспекти соціальних і культурних трансформацій. Особливе місце  

в цьому контексті посідає діяльність Ісмаїла Гаспринського, чия про- 

світницька концепція значною мірою вплинула на формування нових 

уявлень про роль жінки в суспільстві. У його художніх і публіцис- 

тичних текстах жіноча освіта розглядається як необхідна умова про- 

гресу нації, а жінка постає не лише як берегиня родинних цінностей,  

а й як активна учасниця культурного й інтелектуального життя. 

Образи жінок у кримськотатарській літературі початку ХХ століття 

часто пов‟язані з ідеєю внутрішнього пробудження та духовного 

зростання. У творчості Арслан Киз жіноча постать наділяється рисами 

внутрішньої гідності, моральної стійкості та прагнення до само- 

реалізації. Такі образи формуються в умовах зіткнення традиційного 

укладу життя з новими соціальними викликами, що зумовлює 

драматизм і психологізм напруженості художнього наративу. 

Значущим для аналізу є також внесок Османа Акчокракли, у творах 

якого жіночі образи часто переплетені з тематикою національної 

пам‟яті та культурної спадкоємності. Жінка в його художньому світі 

постає як символ неперервності традиції, носійкою мови й духовних 

цінностей народу. Водночас ці образи не є статичними: вони демон- 

струють здатність до внутрішнього розвитку та адаптації до нових 

історичних реалій. 

Окремої уваги заслуговує образ Ненкеджан ханим, який у тюрк- 

ському літературному дискурсі втілює модель жінки-інтелектуалки, 

здатної поєднувати національну ідентичність із відкритістю до світу.  

Її образ функціонує як своєрідний міст між традиційною культурою  

та модерним мисленням, підкреслюючи значення жіночого голосу  

в процесах культурного оновлення. 

У ширшому тюркському контексті показовим є також літературне 

осмислення постаті Хюррем Султан. Її образ у художніх текстах часто 

інтерпретується як уособлення жіночої сили, політичного впливу  

та здатності діяти в межах жорсткої патріархальної системи. Хюррем 

Султан постає не лише як історична особа, а й як символ жінки,  

що змінює хід подій, використовуючи інтелект, дипломатію та психо- 

логічну проникливість. У такому трактуванні жіноча постать виходить 

за межі приватного простору та набуває суспільного й навіть дер- 

жавотворчого значення. 



289 

Результат дослідження аналізу творчості тюркських авторів  

і художніх образів засвідчує, що жіноча постать на зламі епох 

репрезентується як багатовимірний феномен, у якому поєднуються 

традиційні культурні коди, ідеї національного відродження та модер- 

нізаційні імпульси. Через ці образи література відображає складні 

процеси переосмислення жіночої ролі, що відбувалися в тюркському 

світі в період глибоких історичних змін. 

Жіноча постать у тюркському художньому вимірі на зламі епох 

постає як складний і багатовимірний феномен, що відображає глибокі 

соціокультурні трансформації. Літературні образи жінки виявляють не 

лише зміну традиційних уявлень про її роль у суспільстві, а й процес 

поступового формування нової моделі жіночої ідентичності, пов‟язаної 

з освітою, духовною автономією та активною участю в культурному 

житті.  

Творчість тюркських мислителів і письменників, зокрема Ісмаїла 

Гаспринського та Османа Акчокракли, а також художні інтерпретації 

образу Ненкеджан ханим, демонструють еволюцію жіночого образу  

від носійки традиційних моральних цінностей до суб‟єкта та творця 

історичних і культурних змін. Жінка в цих текстах постає як чинник 

національного відродження, збереження мови й культурної пам‟яті,  

а також як активна учасниця модернізаційних процесів у тюркському 

світі. 

Літературне бачення постаті Хюррем Султан розширює межі 

інтерпретації жіночого образу, вводячи його в простір політичної  

та державотворчої проблематики. У художньому дискурсі вона репре- 

зентується як символ жіночої сили, інтелекту та здатності впливати  

на історичні процеси навіть у межах жорстко регламентованого 

соціального середовища. Такий образ підкреслює універсальність 

проблеми жіночого самоствердження, актуальної для різних культур  

і історичних епох. 

Отже, жіноча постать на зламі епох у тюркському художньому 

вимірі постає не лише як літературний образ, а як важливий інструмент 

осмислення глибинних культурних, національних і цивілізаційних 

трансформацій. Через жіночі образи в тюркській літературі відобража- 

ється динаміка історичних змін, еволюція соціальних ролей та процеси 

формування національної ідентичності в умовах переходу від тради- 

ційного суспільства до більш сучасного.  

Проведений аналіз засвідчує, що жіночі персонажі не є друго- 

рядними чи статичними: вони активно залучені до художнього осмис- 

лення епохальних зламів, виступаючи символами духовної неперерв- 

ності та носіями нових світоглядних орієнтирів. У творчості Ісмаїла 

Гаспринського та Османа Акчокракли, а також у культурних наративах, 



290 

пов‟язаних із постатями Арслан Киз, Ненкеджан Ханим і Хюррем 

Султан, жіночий образ засвідчує як індивідуальний досвід, так і ко- 

лективну історичну пам‟ять тюркських народів. 

Результати дослідження підтверджують актуальність обраної теми 

та її промовистість для сучасного літературознавчого дискурсу, зо- 

крема в межах сходознавчих студій. Окреслені положення визначають 

перспективи подальших наукових розвідок у галузі гендерних студій  

і порівняльного літературознавства та сприяють глибшому осмисленню 

культурних процесів у тюркському художньому просторі. 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-74 

 

Родіна Ю. Д. 

доктор філософії, доцент, 

доцент кафедри філолософії і педагогіки 

Національного технічного університету «Дніпровська політехніка» 

м. Дніпро, Україна 

 

СОЦІОКУЛЬТУРНИЙ КОНТЕКСТ ПЕРЕКЛАДУ 

ЛІТЕРАТУРНО-ДУХОВНОЇ ПАМ’ЯТКИ ІНДІЇ  

«БХАГАВАД-ГІТА. ОБЕРІГ ГЕРОЯ» У ДИСКУРСІ РОЗВИТКУ 

КУЛЬТУРИ УКРАЇНИ 

 

Досліджуючи значення таких пам‟яток духовної літератури як 

Бхагавад-Гіта, неможливо не помітити значимість цього твору  

у сьогоденні, під час розгортання повномасштабної війни Росії проти 

України. У виданні «Бгаґавад-ґіта. Оберіг героя» [4], випущеному  

у 2023 році у видавництві Руслана Халікова, який сам є дослідником-

науковцем, зазначено значимість цього твору в Україні раніше,  

у минулих півтора століття, так і наведено саме сенси цього твору  

у контексті війни, у якій український народ виборює свободу. Події,  

що описані у духовній пам‟ятці постають живими фактами сьогодення, 

і настанови, що описані у книзі як поради Божественої Особи воїну на 

полі бою, дають відповіді та опори праведним воїнам 21 століття [4]. 

Саме тому у виданні з‟явився підзаголовок «Оберіг героя» і частину 

тиражу було благодійно розповсюджено воїнам-українцям на пере- 

довій. Отже, маємо важливий соціокультурний контекст Бхагавад-Гіти, 

яка насьогодні є не тільки пам‟яткою духовної індійської літератури,  

і занурює не тільки у філософський аспект воєнних подій. У цій книзі 



291 

бачимо практичну, етичну, соціально спрямовану складову, про що 

зазначали дослідники у різні роки [5–9], адже у різні роки у різних 

країнах звертались до цього твору, який у самій Індії, вважають 

позаконфесійним. Для дослідників, що працюють на теренах західної 

культури, важливим є пояснення саме носіїв індійської релігійної 

думки, які можуть провести дослідницький погляд глибше, показати 

сторони, невідомі суто науковій думці, сховані для поверхневого 

погляду [8].  

Насправді у подібних перекладених творах, важливим є як погляд 

аутентичного носія духовного знання, що вивчається, так і розуміння, 

що без дослідницького аналізу губиться саме соціокультурний контекст 

загальгнолюдського значення цього священного тексту. Думка читача, 

не проведена науково-методологічним осягненням не є повною. Адже 

індійська культура багатоконфесійна, і без дослідницького інструмен- 

тарію важко осмислити істинне значення шлок, якими позначені 

положення виданої у цьому тексті мудрості. І, як зазначено багатьма, 

книга мудрості може стати «голубиною книгою» з давньої легенди про 

книгу що впала з неба, і яку навіть відкрити не кожному по силі, а тим 

більше трактувати [1].  

Хочемо зазначити певну складність перекладу такого твору, який  

з одного боку, занурює у східний підхід розуміння співвідношення 

людина-божественість, дає стрижні розуміння не тільки релігійних 

стрижнів індуїстської філософії з іншого ж, несе дійсні ознаки 

розуміння, що такий твір неможливо співвідносити з історичним 

розвитком самої Індії, і взагалі Сходу [5]. Цей суто східний текст, несе 

у сучасність пояснення не просто вічних істин філософських і етичних 

напрямків. Він занурює у механізм культурного здійснення людини  

[6, 9]. 

Для України ми вбачаємо також подвійне значення цієї пам‟ятки 

духовної літератури: з одного боку це вищеозначений зв‟язок з подіями 

сьогодення, які продовжують розгортатись на теренах України. Війна 

тільки набуває обертів, і саме Бхагавад-Гіта може вказати наріжні 

камені того спокою в шляху до власної Перемоги, коли той, хто 

бореться за ідеали загальнолюдські перемагає тих хто просуває власно-

егоїстичні здійснення бажаних задумів. З іншого боку, участь у таких 

подіях, заставляє взятись за власну основу існування, для України ж 

вона не якась вигадано-химерна. Україна є представником народів-

ядер, що з давніх часів у своєму розвитку ініціює розгортання 

людського загальнокультурного потенціаалу [4, 5]. 

І Бхагавад-Гіта це теж книга-ядро живої пов‟язаності культури 

людини з культурою існування людства як такого. Тому, вивчаючи 



292 

Бхагавад-Гіту у соціокультурному контексті розвитку культури люди- 

ни, можна вивести необхідні положення цього розвитку. 

 

Література: 

1. Бгаґавадґіта. «Ґіта-артха-санґрага» Ямуни / пер. із санскриту, 

граматичний розбір, переднє слово й коментарі Д. В. Бурби. К. : 

Інститут сходознавства ім. А. Ю. Кримського НАН України, 2021.  

640 с.  

2. Бгаґавадґіта. Пісня Бога. Ільницький Микола. Львів : Апріорі, 

2019. 140 с. 

3. Бгаґавад-ґіта / пер. із санскриту. Харків : Фоліо, 2020. 139 с.  

4. Бгаґавад-ґіта. Оберіг героя. Видавництво Руслана Халікова. 

2023. 230 с. 

5. Завгородній Ю. Ю. Міркування над «Гітою» . Індологія  

в Україні (Всеукраїнські конференції індологів: тези, доповіді, промови, 

статті) : збірник наукових праць / відп. наук. ред. О. І. Лукаш. НАН 

України, Всеукраїнська асоціація індологів ; Посольство Республіки 

Індія в Україні. К., 2018. 

6. Мєшков В., Сомкін О. «Бгагавад-гіта» – перший досвід метафі- 

зичного синтезу Філософські обрії. 2018. No 39. С. 8–18. 

7. Berg Richard A. Theories of Action in the Bhagavad-Gītā. Journal 

of Indian Philosophy, vol. 40, no. 5, 2012. 

8.  Richard H. Davis, (2014). The Bhagavad Gita: A Biography. 

Princeton: Princeton University Press, 2014. P. 256. 

9. Robinson Catherine A. Interpretations of the Bhagavad-Gītā  

and Images of the Hindu Tradition. London anl New York^ Routledge,  

2006. 192 c. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



293 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-75 

 

Русакова К. О. 

аспірантка кафедри порівняльної філології східних  

та англомовних країн 

Дніпровського національного університету імені Олеся Гончара 

м. Дніпро, Україна 

 

ОБРАЗ МАТЕРІ В НАРАТИВІ РОМАНУ АДЕЛІН ЄН МА 

«КИТАЙСЬКА ПОПЕЛЮШКА І ТАЄМНЕ ТОВАРИСТВО 

ДРАКОНІВ» 

 

Китайсько-американська письменниця Аделін Єн Ма (Adeline Yen 

Mah, 馬嚴君玲) відома завдяки автобіографії «Опале листя: правдива 

історія небажаної китайської доньки» («Falling Leaves: The True Story  

of an Unwanted Chinese Daughter»), яку було видано у 1997 році.  

До її літературної спадщини належать і тексти, які дослідники 

вважають орієнтованими на юних читачів, зокрема «Китайська 

Попелюшка: таємна історія небажаної доньки» («Chinese Cinderella: 

The Secret Story of an Unwanted Daughter», 1999), «Китайська 

Попелюшка і таємне товариство драконів» («Chinese Cinderella and the 

Secret Dragon Society», 2003), «Китайська Попелюшка: Таємниця 

картини династії Сун» («Chinese Cinderella: The Mystery of the Song 

Dynasty Painting», 2009). 

Роман «Китайська Попелюшка і таємне товариство драконів» було 

написано за мотивами китайських романів про майстрів бойових 

мистецтв. Історичним тлом твору є події Другої світової війни. 

Головною героїнею роману є 12-річна дівчинка Є Сянь. Це ім‟я 

запозичене з казки про добру та працьовиту дівчинку Є Сянь (葉限)  

зі збірки «Різні нотатки з гори Юян», автором якої був поет і чиновник 

Дуань Ченши (段成式) [2]. Персонажка роману втратила матір  

у віці 5 років, тому жила з батьком та мачухою, яку, попри настанову 

називати Niang (娘), що означає «мама», вона називає Татова нова 

жінка (Father‟s New Woman). З автобіографії відомо, що сама Аделін 

Єн Ма теж втратила матір, але на відміну від головної героїні роману, 

мати письменниці померла одразу після народження дівчинки, тож 

вона не могла її пам‟ятати. Попри те, що у передмові авторка 

наголошує на відсутності прямої автобіографічної ідентифікації  

з образом Є Сянь, у творі виразно простежується проєкція її особистої 

туги за матір‟ю, втілена в образі головної героїні. 



294 

Хоч образ матері присутній у романі лише через пам‟ять Є Сянь,  

ці спогади є динамічними й відображають процес емоційного та 

особистісного дорослішання героїні. Спочатку про маму нагадує 

дівчинці Майстер У – друг її тітки: «Як на мене, у тебе одна мама  

і завжди буде лише одна справжня мама. На жаль, вона померла!» [1]. 

Так він ставить Є Сянь перед фактом: «Так, мама померла, але її образ 

не зник з твого життя». Коли дівчинка опиняється у скрутних 

обставинах, вона знову пригадує матір. Спочатку ці спогади сповнені 

відчаю: «Мама – чому вона мусила померти? Я нічого не бачила крізь 

сльози. Як швидко змінюється доля!» [1]. Потім відчай змінюється на 

сум: «У мене виникло раптове бажання потрапити до місця,  

яке я називала домом, коли моя мати була ще жива» [1]. 

Пізніше у романі зображено ситуацію, коли Є Сянь змогла побачити 

образи батьків у Скриньці Візій Пам‟яті: «Я бачу свого батька і матір! – 

сказала я, охоплена емоціями. – І себе! Це було давно, коли Мама була 

ще жива. Вона читала мені, перш ніж укласти спати. Іноді Тато сидів  

з нами. Я пам‟ятаю той вечір: Мама сказала мені, що я народилася в рік 

коня, а Тато показав мені, як виглядає кінь. Він спробував написати 

слово «кінь» пензлем, але чорнило капнуло на аркуш, і Мама насварила 

його. Мамо! – прошепотіла я, жадібно вдивляючись у скриньку. – Тату! 

Я притислася обличчя до скриньки і відчула жахливий біль всередині, 

наполовину страждання, наполовину ностальгія. Вперше зі смерті 

Мами я відкрито заговорила про неї. [...] Коли слова вилітали з моїх 

вуст, я відчула, як важкий тягар поступово спадає з моїх плечей» [1]. 

Завдяки цій сцені можна зрозуміти, що героїня роману прийняла факт 

відсутності матері, вона прожила свій травматичний досвід і перетво- 

рила його на власну силу. Спогади більше не завдають їй болю, вони 

зробили її сильнішою і дорослішою.  

Отже, крізь призму зображення образу матері в уяві і пам‟яті Є Сянь 

ми, вочевидь, бачимо не тільки прийняття травми головною героїнею 

роману, а й самою письменницею. Для авторки воскресіння теплого  

і водночас трагічного образу матері є способом художньої терапії. 

Незважаючи на заперечення, крізь наратив тексту видно, що вона 

використала літературу як простір, де біль втрати знаходить форму. 

Через долю Є Сянь письменниця не просто розповідає історію,  

але й надає власному травматичному досвіду універсального голосу і, 

врешті-решт, досягає прийняття та переосмислення. Образ матері 

служить джерелом внутрішньої сили, що необхідна як героїні роману, 

так і самій Аделін Єн Ма для подолання життєвих перешкод. 

 

 

 



295 

Література: 

1. Mah A. Y. Chinese Cinderella and the Secret Dragon Society.  

New York : HarperCollins, 2004. 256 p. 

2. Moioli M. Ye Xian and her sisters. The role of a Tang story  

in the Cinderella cycle : doctoral thesis. 2018. 319 p. URL: 

http://hdl.handle.net/10803/462102 (date of access: 10.12.2025). 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-76 

 

Сенчило-Татліліоґлу Н. О.  

кандидат філологічних наук, доцент, 

доцент кафедри туристичного супроводу  

Університету імені Ататюрка 

м. Ерзурум, Туреччина 

 

ТОПОГРАФІЯ РОЗЩЕПЛЕНОЇ ІДЕНТИЧНОСТІ У НАРАТИВІ 

ОРХАНА ПАМУКА 

 

Сучасний літературний канон надає місту статус повноцінного 

героя, чия складова просторово-психологічна природа часто визначає 

дію, свідомість персонажів та ідейний зміст твору [4; 5]. В контексті 

турецької літератури ХХ–ХХІ століть феномен Стамбула набуває 

особливої значущості, ставши не лише фоном, а й центральним 

суб‟єктом художнього дослідження культурної та ідентитійної транс- 

формації, що ми можемо побачити на прикладі творів Ахмета Хамді 

Танпинара, Саїта Фаїка Абасияника, Орхана Памука. Орхан Памук, 

лауреат Нобелівської премії (2006), у своєму творчому доробку зводить 

цей урбаністичний сюжет до рівня художньої філософії, де місто є 

матеріалізованою проекцією колективної психіки. Його автобіогра- 

фічний роман «Стамбул: Спогади та місто» (2003) є ключовим текстом 

для розуміння цього процесу, оскільки тут авторський наратив про 

власне становлення нерозривно сплетений з топографією міста, що 

переживає глибоку кризу ідентичності. Літературознавці досліджують 

різні аспекти реалізації міста у творах Орхана Памука. Зокрема Кугу 

Tекін аналізує меланхолійне конструювання образу Стамбула в пам‟яті 

Памука як провідний елемент його літературної топографії [3].  

В українському науковому контексті Семіх Кая порівнює способи 

тематизації міського простору в українській та турецькій літературах, 

тоді як Олексій Сухомлинов тлумачить автобіографічний наратив 



296 

Памука як форму репрезентації урбаністичного досвіду та ідентичності 

[2; 6]. 

Актуальність дослідження полягає в міждисциплінарному поєд- 

нанні літературного аналізу з урбаністичними та культурологічними 

підходами. У світі глобалізації та конфліктів ідентичностей досвід 

міста як палімпсесту культурних шарів, описанний Памуком, стає 

парадигматичним. Стамбул у його викладі – це не гібрид поєднання 

східної екзотики та західного раціоналізму і модерну, а травмований 

простір, що більше не відчуває себе цілісним, що робить книгу 

джерелом для осмислення подібних процесів у постімперських та 

постколоніальних суспільствах. 

Проблема дослідження полягає в необхідності системного аналізу 

того, як саме топографія (конкретні місця, маршрути, простори)  

в романі стає основним мовним засобом для вираження розщепленої 

ідентичності. Ми виходимо з гіпотези, що Орхан Памук конструює  

не описову, а діагностичну карту, де кожен топос (будинок, вулиця, вид 

на Босфор) є симптомом культурної травми, зумовленої розривом між 

імперським минулим та вестернізацією, що породжує ностальгічну 

меланхолію (hüzün) міста, а разом з ним і героя. 

Метою статті є виявлення механізмів та функцій топографії  

у формуванні наративу про розщеплену ідентичність у книзі Орхана 

Памука «Стамбул: Спогади та місто». 

Концепт hüzün є центральною лінзою, через яку О. Памук сприймає 

та картографує місто. Це не індивідуальна меланхолія, а колективна, 

свідомо успадкована туга, що формує світогляд стамбульця.  

Її джерело – травма втрати імперської ідентичності та величі після 

падіння Османської імперії. Вже на перших сторінках твору автор 

пише про місто, що «Коли я народився, (...), він переживав свої 

найсумніші дні слабкості, бідності, занедбаності та ізоляції. Згадки 

про минулу велич Османської імперії, бідність і руїни, що заповнювали 

місто і навівали смуток, – ось з чим впродовж всього мого життя 

асоціювався Стамбул» [1, с. 15].  

У наративі Памука hüzün виконує дві ключові функції. Перша – 

фільтр сприйняття, що зумовлює вибір об'єктів уваги – не сучасні 

будівлі, а руїни, згорілі особняки, занедбані яли, темні вулиці. Місто 

зображується як занедбаний музей. Друга функція – емоційна рамка. 

Це почуття легалізує та романтизує стан приреченості, роблячи 

пасивність і споглядання основною життєвою та наративною позицією. 

Таким чином, hüzün у Орхана Памука – це не тема, а скоріше метод 

урбаністичного аналізу. Він перетворює фізичну топографію на психо- 

логічну топографію, де кожен простір є носієм меланхолійного 



297 

наративу про втрату. Ця колективна оптика визначає, що саме на карті 

міста стає значущим для розповіді про розщеплену ідентичність. 

У романі «Стамбул: Спогади та місто» топографія – це не нейт- 

ральна декорація, а активна сила, що формує свідомість. Кожен 

конкретний простір функціонує як симптом і водночас джерело 

розщепленої ідентичності, матеріалізуючи абстрактний hüzün у конк- 

ретних образах. 

Сімейний особняк у районі Нішанташи – це центральний мікро- 

топос, де відбувається первинне становлення «я» героя через призму 

втрати. Його просторова організація мімікрує під стан імперії  

та родини. Високі стелі, темні коридори, кімнати, закриті від сонця 

килимами. У дитячих спогадах Орхана Памука, його дім не асоцію- 

ється з затишком, він швидше нагадує будинок-музей, у якому життя 

протікає повільно, ніби, у напівсні. «Мовчазне фортеп’яно”, “завжди 

заперті буфети, за стеклами яких були виставлені китайський 

фарфор, чашки, срібні сервізи, цукорниці, табакерки, кришталеві 

фужери, флакони для рожевої води, тарілки, курильниці для ладану....» 

[1, с. 17]. Автор зображує речі як носії пам‟яті про минуле: меблі, 

годинники, книги, портрети, фотографії – це не предмети побуту,  

а реліквії, що нагадують про більш багату та світле минуле. Вони 

викликають не теплі спогади, а відчуття смутку, засвідчуючи минуле 

життя. «Предмети обстановки, що заповнювали вітальні на кожному 

поверсі, були, як мені здавалося, розставлені тут не для того, щоб 

серед них жити, а для того, щоб серед них вмирати» [1, с. 18]. 

Підвіконня та вікна стають найважливішими точками, за якими 

відкривається невідомий світ міста-пам‟яті. «Задні вікна нашого 

будинку виходили в сад […]. Там, серед кипарисів і лип, стояв 

напівзруйнований особняк, збудований для Хайреттіна паші ...». Герой 

«спрямовував погляд у вікно, за яким виднілися пагорби, звивисті 

вулички, що спускаються до моря...» [1, с. 88]. Він годинами дивиться  

з вікон на вулиці та Босфор. Це позиція спостерігача, який фізично 

знаходиться всередині занепадаючого світу (будинок, імперія), але 

психологічно, ніби дистанційований від нього. Вікно символізує саме 

це розщеплення: бути тут, але мріяти бути «там», у зниклому минулому 

чи невизначеному майбутньому. 

Прогулянки вузькими вулицями Чукурджуми та інших старих 

кварталів – це основний наративний механізм дослідження міста.  

«Те, що здалеку здається прекрасним містом, насправді – лабіринт 

вузьких, крутих, брудних і безликих вулиць, хаотичне нагромадження 

будинків і дерев...» [1, с. 214]. Вулиці не ведуть до якоїсь 

монументальної мети – собору чи площі. Вони заплутані та безвихідні, 



298 

що відображає стан свідомості самого героя та міста, що блукає  

у пошуках втраченої ідентичності. 

Герой читає місто не по фасадах, а по шрамах. Його погляд 

автоматично вихоплює зруйновані особняки (кон‟яки), чорні сліди 

пожеж на стінах, порожні ділянки. Це все говорить про «Бідність, 

поразки і руїни...» [1, с. 248]. Це не археологія, а психологічна патологія 

простору. Місто постійно свідчить про власну смерть, а прогулянка 

перетворюється на подорож вздовж місць в який життя ледь-ледь 

жевріє, або взагалі відсутнє. 

Хоч автор і пише, що «Босфор – душа Стамбула, у ньому місто 

черпає сили.» [1, с. 54]. Однак Босфор у Памука позбавлений екзо- 

тичного блиску. Він стає головною сценою для демонстрації hüzün. 

Дерев'яні прибережні особняки (яли) – не окраса, а хворі організми. 

Вони зображаються як символи руйнування. Памук детально описує 

їхнє гниття, похиленість, закинутість. Вони – тіла занепалої османської 

цивілізації, які ще не розклалися остаточно, але вже неживі. Їхня  

краса – це краса кінця. Види на Босфор рідко пов'язані з активним 

перетином чи відвідуванням. Натомість це види здалеку: з вікна,  

з пагорба, з парома. Ця дистанція перетворює Босфор на картину, 

натюрморт, що можна меланхолійно споглядати, але не можна відчути 

як живий простір. Він стає екраном для проекції туги. 

Найсильнішим топосом розщеплення є не вулиця чи будинок, а саме 

вид на місто з відстані. Орхан Памук неодноразово називає панораму 

Стамбула «трупом» чи «мертвим тілом». Це ключова метафора. 

Спостерігач (герой) і спостережуваний (місто) зв'язані спільним 

діагнозом – смертю, що настала у минулому. «Ти як і твій Стамбул, – 

шепчуть мені вулиці, – живий мрець, дихаючий труп, руїна, у якої  

і у теперішньому і в майбутньому немає нічого, крім зневіри і бруду»  

[1, с. 296].  

Завдяки чорно-білими фотографіям таких майстрів, як А. Гюлер,  

на знімках якого місто зафіксоване в його найбільш похмурий, 

знедолений період, герой навчається бачити свій рідний Стамбул очима 

західних мандрівників і місцевих фотографів-меланхоліків. Таким 

чином, його ідентичність будується через засвоєний, відсторонений, 

естетизований погляд на власне життя. Це кульмінація розщеплення: 

він відчуває себе не мешканцем, а критиком та музеєзнавцем власного 

існування. Отже, топос у Памука завжди подвійний: це і конкретне 

місце, і його образ у свідомості героя, що сформований фільтром 

колективної туги. Простір стає дзеркалом, у якому місто та його 

мешканець пізнають себе як травмованих, розділених і приречених  

на пасивне споглядання власного занепаду. 



299 

Висновки. Отже, топографія у творі Орхана Памука «Стамбул: 

Спогади та місто» є основним наративним інструментом для репре- 

зентації кризи ідентичності. Памук послідовно відмовляється від 

абстрактних роздумів на користь конкретних, матеріальних образів, де 

кожен топос функціонує як симптом. Будинок, вулиця, вид на Босфор 

стають не просто місцями дії, а активними носіями смислу,  

що матеріалізують внутрішній конфлікт. Концепт hüzün виступає  

не просто як тема, а як фундаментальна оптика сприйняття. Ця колек- 

тивна меланхолія, породжена втратою імперської величі, детермінує 

весь вибір і інтерпретацію просторів. Вона змушує героя-спостерігача 

бачити в місті не сучасність, а музей власного занепаду, тим самим 

трансформуючи фізичну топографію в психологічну. Аналіз ключових 

топосів (будинок, вулиці, Босфор) виявляє їхню подвійну природу  

як матеріальних об'єктів і ментальних образів. Розщеплена ідентичність 

героя формується через інтерналізацію «чужого» погляду, зокрема, 

західних мандрівників та чорно-білої фотографії. Це призводить  

до такого парадоксу: щоб відчути себе стамбульцем, потрібно погля- 

нути на себе очима стороннього спостерігача. Отже, наратив Орхана 

Памука в «Місті спогадів» пропонує потужну модель розуміння міста 

як тексту, «читання» якого розкриває не лише його архітектурну,  

а й психічну структуру.  

 

Література: 

1. Pamuk O. Ġstanbul. Hatıralar ve ġehir. Ġstanbul : Yapı Kredi 
Yayınları. 2025. 358 s.  

2. Sukhomlynov, O. “Ġstanbul: Memorıes and the City”: Orhan Pamuk‟s 

autobiographical novel as a narrative of urban experience. Philological 

Treatises. 2025. Vol. 17, № 2. P. 7–15. DOI: https://doi.org/10.21272/ 

Ftrk.2025.17(2)-1 

3. Tekin, K. Orhan Pamuk‟un hafızasında bir melankoli kaynağı: 

Ġstanbul. Folklor. Edebiyat. 2018. Vol. 24, № 95. С. 203–212. DOI: 

10.22559/folklor.194 

4. Westphal, Bertrand. Geocriticism: Real and Fictional Spaces / 

Translated by Robert T. Tally Jr. New York : Palgrave Macmillan, 2011.  

212 p. 

5. Інґарден Р. Дослідження з естетики / Пер. з пол. Київ : Вид-во 

Соломії Павличко «Основи», 2005. 560 с.  

6. Кая, С. Розвиток та модифікація теми міста в українській  
і турецькій літературах : монографія. Київ : Київський ун-т ім. Б. Грін- 

ченка, 2017. 208 с. 

 

 



300 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-77  

 

Щепанський В. В. 

кандидат філософських наук, 

докторант кафедри богослов’я та релігієзнавства 

Українського державного університету імені Михайла Драгоманова 

м. Київ, Україна 

 

ТРАНСФОРМАЦІЯ ШАМАНСЬКОЇ ВЛАДИ ТА САКРАЛЬНОГО 

ПРОСТОРУ В ОПОВІДАННІ ВОЛОДИМИРА ГЖИЦЬКОГО 

«КАМ КАБИР» 

 

Оповідання Володимира Гжицького «Кам Кабир» є показовим 

прикладом літературного осмислення соціокультурних реалій і релігій- 

ного світогляду корінних народів Алтаю крізь призму міжкультурної 

взаємодії та колоніальної оптики ранньорадянського періоду. Цент- 

ральним персонажем твору постає шаман Кам Кабир – фігура, що 

втілює не лише ритуальну владу, а й цілісну систему вірувань, яка 

структурує соціальні відносини в традиційному алтайському суспіль- 

стві. Наратив розгортається навколо конфлікту між старим шаманом, 

його молодою дружиною Тюлькенек та юним мисливцем Саналом,  

із яким у жінки виникає емоційний зв‟язок. Прагнучи зберегти 

контроль над Тюлькенек і водночас підтвердити власний духовний 

авторитет, Кам Кабир застосовує ритуальну стратегію, пророкуючи 

загибель Санала й спрямовуючи його до «Чорного бому» – сакрального 

простору, пов‟язаного з небезпекою та випробуванням. Кульмінацією 

оповідання стає вбивство шамана Тюлькенек з метою врятувати 

коханого, що символізує порушення не лише особистої, а й сакральної 

ієрархії та вказує на зрушення в традиційній системі цінностей. 

У ширшому контексті текст може бути інтерпретований як алюзія 

на трансформацію традиційного соціального укладу під тиском модер- 

нізаційних імперативів ранньорадянської доби. Релігійна влада в особі 

шамана репрезентується не лише як внутрішній культурний інститут,  

а як перешкода на шляху ідеологічно маркованого «прогресу». Простір 

Алтаю постає не як нейтральний ландшафт, а як символічне поле,  

в якому розгортається напруження між сакральним і політичним, 

тілесним і духовним, традиційним і модерним. 

Особливе значення у творі має сцена шаманського ритуалу, під час 

якого Кам Кабир звертається до духів: «Він дико глянув на юнака і,  

як божевільний, почав бігати довкола вогню, ударяючи паличкою  

в бубон і викрикуючи свої закляття…» [1, с. 28]. Цей фрагмент 



301 

репрезентує характерну для шаманського світогляду взаємозалежність 

між людьми, духами, тваринами та природними об‟єктами, що відпо- 

відає анімістичному розумінню світу як множинного й одухотвореного 

[2]. Подібне бачення чітко артикулюється і в монолозі шамана про 

присутність духів у звуках трави, шумі кедра та воді потоку [1, с. 28], 

де природа не метафоризується, а визнається безпосередньо населеним 

духовними агентами середовищем. 

Сакралізація простору виразно проявляється й у мотиві «Чорного 

бому», який постає як активний топос ритуальної небезпеки: «Чорний 

бом – зачароване місце…» [1, с. 32]. Простір у цьому випадку 

функціонує не лише як сцена подій, а як жива сутність, що потребує 

ритуального визнання та жертви. Значну роль у формуванні сакраль- 

ного ландшафту відіграє і музика, зокрема звук тобшура, який 

«зливається з шумом кедрів, з шепотом потоків і тихо ридає з осінніми 

вітрами» [1, с. 22]. Така взаємодія музики й довкілля узгоджується  

з підходом Карол Пеґґ, яка розглядає шаманську музику як «техно- 

логію духу», що структурує ритуальний досвід і відкриває доступ  

до інших онтологічних рівнів [3]. 

Таким чином, оповідання «Кам Кабир» можна розглядати як худож- 

ню рефлексію над поступовою руйнацією традиційної соціальної  

та сакральної ієрархії в умовах радянської модернізації. Шаманський  

і анімістичний компоненти, хоча й не є головною темою твору, 

виконують ключову функцію у формуванні конфлікту, мотивації 

персонажів і символіки простору. Поєднання етнографічної деталізації 

з художньою наративною формою відповідає підходам літературної 

антропології, які підкреслюють евристичний потенціал оповідного 

письма для осмислення культурної складності [4; 5]. У цьому сенсі 

текст Гжицького функціонує як форма культурного перекладу,  

де релігійне, тілесне й політичне переплітаються в багатошаровому 

образі Алтаю, що корелює з концепцією культурної трансляції 

Джеймса Кліффорда [6]. 

 

Література: 

1. Гжицький В. Кам Кабир. Пролог до осені. Львів : Каменяр,  

1978. С. 21–34. 

2. Harvey G. Animism: Respecting the Living World. 2nd ed. London : 

Hurst & Company, 2017. 

3. Pegg C. Drones, Tones, and Timbres: Sounding Place among 

Nomads of the Inner Asian Mountain-Steppes / C. Pegg. Urbana : University 

of Illinois Press, 2023. 

4. Narayan K. Alive in the Writing: Crafting Ethnography in the Com- 

pany of Chekhov. Chicago : University of Chicago Press, 2012. 



302 

5. Wulff H. Writing Anthropology. The Open Encyclopedia of 

Anthropology ; ed. by F. Stein. (2021) 2023. DOI: 10.29164/21writing. 

6. Clifford J. The Predicament of Culture: Twentieth-Century 

Ethnography, Literature, and Art. Cambridge, MA : Harvard University 

Press, 1988. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



303 

НАПРЯМ 9. ПІДТРИМКА НАЦІОНАЛЬНОЇ 

СТРАТЕГІЇ РОЗВИТКУ КРИМСЬКОТАТАРСЬКОЇ 

МОВИ 
 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-78 

 

Юксель Г. З.  

докторка наук зі соціальних комунікацій, доцент,  

професорка кафедри журналістики  

Таврійського національного університету імені В. І. Вернадського  

м. Київ, Україна 

 

КРИМСЬКОТАТАРСЬКА МОВА  

ЯК ОСНОВА НАЦІОНАЛЬНОЇ ІДЕНТИЧНОСТІ:  

СУЧАСНІ ПІДХОДИ ДЕРЖАВНОЇ ПОЛІТИКИ УКРАЇНИ 

 

У сучасних умовах російської окупації Криму кримськотатарська 

мова виступає не тільки історично сформованим носієм культурної 

пам‟яті корінного народу, а й життєво важливим інструментом збере- 

ження ідентичності. Мова виявилася одним із небагатьох механізмів, 

що залишаються доступними для зв‟язку з мешканцями тимчасово 

окупованої території Автономної Республіки Крим та м. Севастополь, 

адже можливості для офіційних комунікацій, гуманітарної роботи та 

культурних програм Української держави у Криму відсутні. Витіснення 

українських інституцій та взяття під контроль кримськотатарського 

життя змусило саму мову стати своєрідним символом стійкості, 

маркером непідпорядкованості та ключовим елементом взаємодії між 

громадянами України по обидва боки так званої адміністративної межі. 

Саме через мовну практику, через її збереження та підтримку пред- 

ставники народу отримують можливість зберігати відчуття єдності, 

незважаючи на територіальну роз‟єднаність. 

У цих умовах посилюється значення мови як дієвого інструмента 

консолідації. Для кримських татар, як і для всього українського сус- 

пільства, кримськотатарська мова має залишатися джерелом зв‟язку 

між людьми, що працюють у різних сферах на материковій частині 

України, а також засобом, що допомагає підтримувати ідентичність 

тих, хто позбавлений можливості вільного мовного самовираження  

на території Криму. Мова набуває подвійного статусу: з одного боку, 

як культурна спадщина корінного народу, а з іншого – як один із 



304 

небагатьох практичних каналів комунікації у відрізаних від україн- 

ського інформаційного простору регіонах. 

Розвиток кримськотатарської мови системно обмежується політи- 

кою Російської Федерації, яка з 2014 року цілеспрямовано скорочує 

сфери її застосування. Правозахисні організації в України фіксують 

скорочення годин викладання кримськотатарської мови у навчальних 

закладах, закриття чи переформатування класів, де традиційно велося 

навчання кримськотатарською, а також обмеження публічного та діло- 

вого використання мови [5, c. 386]. Це обмеження не лише зменшує 

доступ громадян до рідної мови, але й спрямоване на руйнування 

культурного фундаменту кримськотатарського народу. Зміни у навчаль- 

них програмах, зменшення кількості національних шкіл і посилення 

адміністративного тиску на батьків, що прагнуть навчати дітей рідною 

мовою, створюють ситуацію, в якій кримськотатарська мова перестає 

виконувати роль природного соціального інструмента й витісняється  

на периферію культурного життя. 

У материковій Україні ситуація інша. В українській державній 

політиці з 2014 року спостерігається певне посилення уваги до роз- 

витку мов корінних народів. В останні роки ухвалено низку ключових 

документів: Концепція розвитку та популяризації кримськотатарської 

мови (2021) [2], Стратегія розвитку кримськотатарської мови (2022) [3], 

постанова Кабінету Міністрів про затвердження алфавіту кримсько- 

татарської мови на основі латиниці (2022) [4],та правопис кримсько- 

татарської мови на основі латиниці (2025) [5]. Ці документи формують 

комплексну державну рамку, яка охоплює освіту, культуру, медіа, 

наукові дослідження та популяризацію мови. Важливо, що Стратегія 

спрямована не лише на відновлення і ревіталізацію мови, але й на 

підвищення її престижу. Для корінного народу це принципове 

завдання, адже саме престиж мови визначає готовність молодого 

покоління вивчати її та використовувати у повсякденному житті. 

Умови вимушеного переселення та розсіяності кримськотатарської 

народу в межах України, міграція та формування нових діаспор  

в різних країнах світу вимагають створення нових форматів навчання, 

що могли б забезпечити доступність і сталість мовної освіти. 

Окремими досягненнями стали затвердження кримськотатарського 

абетки та правопису, що в цілому відіграє важливу роль у модернізації 

мовного середовища. Кримськотатарський алфавіт на основі латиниці, 

що включає 31 літеру, значно точніше відтворює фонетичні й орфо- 

епічні особливості мови. Цей варіант абетки був розроблений ще на 

початку 1990-х років кримськотатарськими науковцями та схвалений 

Курултаєм кримськотатарського народу 1991 року. У 2009–2010 роках 

робоча група мовознавців підготувала комплексний проєкт правил 



305 

орфографії та пунктуації на латинській графіці, що став основою  

для майбутнього правопису. Остаточне державне затвердження латин- 

ського алфавіту у 2021 році [4] та правопису у 2025 [5] році стало 

історичним етапом для мовної політики України. Цей крок забезпечив 

кримськотатарській мові чітку орфографічну норму, відкрив мож- 

ливості для оновлення освітніх програм, створення сучасних підруч- 

ників, в певної ступені каталізував розвиток медіа й сприятиме віднов- 

ленню природного мовного середовища. 

Розроблення правопису за його затвердження у 2025 році стало 

результатом масштабної співпраці науковців наукових та освітніх уста- 

нов України, Меджлісу кримськотатарського народу, представників 

державних інституцій та академічних установ. У роботі враховано 

історичний розвиток писемності кримськотатарською мовою від 

середньовічної арабської графіки до кириличного періоду та сучасних 

процесів повернення до латиниці. Таким чином, правопис не є лише 

технічним документом, він відображає історичну тяглість мовної 

традиції й водночас задає напрям подальшого розвитку кримсько- 

татарської мови як повноцінного інструмента сучасної комунікації. 

Важливою частиною збереження та популяризації кримсько- 

татарської мови є міжнародний контекст. Резолюція Генеральної 

Асамблеї ООН, яка проголосила 2022–2032 роки Міжнародним 

десятиліттям мов корінних народів, підкреслює необхідність розбудови 

національних механізмів підтримки таких мов. Для України це має 

особливе значення, адже кримськотатарська мова класифікується 

ЮНЕСКО як мова, що перебуває під серйозною загрозою зникнення. 

Саме тому міжнародні зобов‟язання доповнюють внутрішню політику 

України й надають додатковий інструментарій для збереження мови. 

Вагомою складовою процесу збереження мови є діяльність крим- 

ськотатарської діаспори в світі, особливо у Туреччині та Румунії. 

Діаспора розвиває мовні традиції, підтримує культурні ініціативи  

й створює додаткові можливості для міждержавної тюркської спів- 

праці. Розгляд кримськотатарської як базової тюркської мови кому- 

нікації відкриває нові перспективи для включення України в ширший 

тюркський простір, що має як культурне, так і політичне значення. 

У сучасних умовах перед українською державою постають чіткі 

завдання. Необхідно забезпечити практичну реалізацію Концепції та 

Стратегії розвитку кримськотатарської мови, посилити роботу над 

створенням умов для її функціонування в усіх основних сферах 

суспільного життя, включно з освітою, культурою, медіа, цифровим 

середовищем. У системі освіти важливо розгортати мережу класів, 

факультативів, гуртків, а також онлайн-платформ, які дадуть змогу 

дітям і дорослим вивчати мову незалежно від місця проживання. 



306 

Особливого значення набуває перехід на латинську графіку, що по- 

требує широкого інформаційного супроводу, навчальних програм, 

електронних інструментів та підготовки педагогічних кадрів. 

Значущий виклик полягає в тому, щоб повернути кримсько- 

татарську мову до активного освітнього процесу не лише як предмет 

окремого вивчення, а й як канал доступу до кримськотатарської 

літератури, історії та культури. Попередні ініціативи українських 

науковців щодо включення таких курсів до шкільних програм, на жаль, 

були реалізовані лише частково, тому необхідно повернутися до цього 

питання й вибудувати цілісну культурно-освітню стратегію.  

У контексті державної політики розвитку кримськотатарської мови 

важливо враховувати не лише питання освітніх програм, стандартизації 

правопису чи методичного забезпечення, а й перспективи праце- 

влаштування фахівців, які отримують освіту з кримськотатарської 

філології та суміжних спеціальностей. Це питання набуває страте- 

гічного значення, оскільки від нього залежить сталість мовної політики, 

мотивація молоді та ефективність формування професійної спільноти, 

здатної підтримувати мовний простір у довгостроковій перспективі. 

Реальна ситуація свідчить, що частина випускників не може знайти 

роботу за фахом, що пов‟язано як із загальними структурними пробле- 

мами ринку праці, так і з обмеженою кількістю інституцій, що 

працюють у сфері кримськотатарської культури, освіти та медіа. Наявні 

можливості зараз в Україні зосереджені у декільках вузьких сегментах: 

ЗВО або гуртках з кримськотатарською мовою викладання, редакціях 

національних медіа, громадських організаціях, культурних ініціативах. 

Така фрагментованість не забезпечує стійкої перспективи праце- 

влаштування для всіх випускників, що потенційно стримує бажання 

молоді обирати кримськотатарську філологію як професію. 

Тому державна політика має включати окремий компонент, 

спрямований на формування ринку праці для фахівців з кримсько- 

татарської мови. Це передбачає створення нових освітніх програм  

у школах і закладах вищої освіти; розвиток кримськотатарськомовних 

медіа; підтримку перекладацьких і видавничих ініціатив; розширення 

сфери культурних інституцій; розбудову державних органів і служб,  

які потребуватимуть фахівців з кримськотатарської мови у процесі 

реінтеграції деокупованих територій.  

Особливе значення матиме підготовка кадрів для роботи в адміні- 

страціях, освітніх закладах, соціальних службах і культурних інститу- 

ціях Криму після його деокупації. У перспективі держава повинна 

закласти підвалини для конкуренції на ринку праці, де знання крим- 

ськотатарської мови стане не вузькопрофесійним активом, а важливим 

елементом національної гуманітарної політики. З огляду на майбутню 



307 

деокупацію Криму кримськотатарська мова має розглядатися не лише 

як об‟єкт збереження, але й як чинник стратегії повернення та віднов- 

лення півострова. Після завершення окупації вона стане одним із клю- 

чових інструментів відбудови національної ідентичності, відновлення 

довіри до держави, забезпечення культурної тяглості і всебічного 

включення кримських татар у політичне, соціальне та культурне життя 

України. Мовний чинник буде важливим і в контексті інформаційної 

реінтеграції, що відповідає її історичній пам‟яті, культурним кодам  

та соціальним потребам. Мова має повернутися у державні інституції, 

школи, університети, медіа, адміністративні структури, наукові центри 

та культурні проєкти. Це вимагатиме значної кількості фахівців  

з відповідною освітою. Отже, питання працевлаштування майбутніх 

випускників не можна розглядати окремо від ширшої реінтеграційної 

стратегії. Навпаки, підготовка кадрів вже сьогодні є необхідною 

умовою успішної деокупації, оскільки саме ці спеціалісти станови- 

тимуть основу кадрового ресурсу для відновлення кримсько- 

татарського життя на півострові. 

Таким чином, розвиток кримськотатарської мови потребує сис- 

темного підходу, який одночасно охоплює освітні програми, мовну 

стандартизацію, культурні ініціативи, міжнародну співпрацю та форму- 

вання ринку праці. Мовна політика у цьому вимірі стає важливою 

частиною стратегії деокупації й ідентифікаційного відновлення Криму, 

а кримськотатарська мова – ключовим ресурсом майбутньої транс- 

формації півострова. 

В умовах окупації Криму кримськотатарська мова виконує одно- 

часно роль інструмента культурного спротиву, механізму збереження 

ідентичності та засобу підтримання комунікаційного зв‟язку з грома- 

дянами на тимчасово окупованих територіях. Розвиток мови в мате- 

риковій Україні, впровадження латинського алфавіту та правопису, 

підтримка діаспорних ініціатив і виконання міжнародних зобов‟язань 

формують комплексний підхід роботи, який має стратегічне значення 

для всього українського суспільства. Кримськотатарська мова сьогодні 

є не лише предметом дослідження, але й простором боротьби  

за історичну пам‟ять, культурну суб‟єктність і право корінного народу 

на власне майбутнє. 

 

Література: 

1. Вплив на українську ідентичність в Криму. Витяг з дослідження. 

Регіональний центр з прав людини. Київ, 2021. 34 с. URL: 

https://www.irf.ua/wp-content/uploads/2021/12/vplyv-na-ui-v-krymu_ 

logo.pdf (дата звернення: 27.10.2025). 



308 

2. Концепція розвитку та популяризації кримськотатарської мови: 

схвалено розпорядженням Кабінету Міністрів України від 7 квітня  

2021 р. № 296-р. URL: https://www.kmu.gov.ua/npas/pro-shvalennia-

kontseptsii-rozvitku-ta-populiaryzatsii-krimskotatarskoi-movi-296-r (дата 

звернення: 01.09.2025). 

3. Стратегія розвитку кримськотатарської мови на 2022–2032 роки: 

затверджено розпорядженням Кабінету Міністрів України від 23 люто- 

го 2022 р. № 190-р. URL: https://www.kmu.gov.ua/npas/pro-shvalennia-

stratehii-rozvytku-krymskotatarskoi-movy (дата звернення: 01.09.2025). 

4. Про затвердження алфавіту кримськотатарської мови на основі 

латинської графіки: постанова Кабінету Міністрів України від 22 верес- 

ня 2021 р. № 993. URL: https://www.kmu.gov.ua/npas/pro-zatverdzhennia-

alfavitu-krimskotatarskoi-movy (дата звернення: 21.09.2025). 

5. Про правопис кримськотатарської мови. Розпорядження кабінету 

Міністрів України 4 квітня 2025 р. № 307-р. URL: https://zakon.rada.gov.ua/ 

laws/show/307-2025-%D1%80#Text (дата звернення: 01.11.2025). 

6. Політики реінтеграції тимчасово окупованих територій України: 

досягнення та виклики. Школа політичної аналітики НаУКМА. Київ, 

2021. 6 с. URL: URL: https://spa.ukma.edu.ua/wp-content/uploads/2021/11/ 

AT285_PR_eng_logo_UKR.pdf (дата звернення: 01.09.2025). 

7. Юксель Г. З. Кримська інформаційно-медійна парадигма в кон- 

тексті окупації півострова (лютий 2014 – лютий 2022 рр.): 

Трансформація медійної сфери та інформаційна політика України : 

монографія. Київ : ТОВ «Видавничий дім «АртЕк». 2023. 564 с. 

8. Юксель Г. З. Національні кримськотатарські ЗМІ в умовах 

окупації Криму (2014–2021). Вчені записки ТНУ ім. В. І. Вернадського. 

Сер. : Філологія. Соціальні комунікації. 2021. Т. 32 (71). № 3.  

С. 236–241. 

 

 

 

 

 

  



309 

НОТАТКИ 

  



310 

НОТАТКИ 

 

 

  



311 

НОТАТКИ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

ЗБІРНИК МАТЕРІАЛІВ  

 

ІХ КОНГРЕС СХОДОЗНАВЦІВ 

 

(м. Київ, 16 грудня 2025 року) 

 

 

 

 

 

 
 

Підписано до друку 17.12.2025. Формат 60×84/16. 

Папір офсетний. Гарнітура Times New Roman. Цифровий друк. 

Умовно-друк. арк. 17,94. Тираж 100. Замовлення № 0126-012. 

Ціна договірна. Віддруковано з готового оригінал-макета. 

 

Українсько-польське наукове видавництво «Liha-Pres»  

79000, м. Львів, вул. Технічна, 1  

87-100, м. Торунь, вул. Лубіцка, 44  

Телефон: +38 (050) 658 08 23  

E-mail: editor@liha-pres.eu  

Свідоцтво суб‟єкта видавничої справи  

ДК № 6423 від 04.10.2018 р. 



 
 
    
   HistoryItem_V1
   PageSizes
        
     Range: all pages
     Size: 5.827 x 8.268 inches / 148.0 x 210.0 mm
     Action: Make all pages the same size
     Scale: Scale width and height separately
     Rotate: Counterclockwise if needed
      

        
     D:20260204132531
      

        
     0
            
       D:20260204132511
       595.2756
       a5
       Blank
       419.5276
          

     Tall
     1
     1
     742
     240
    
     qi4alphabase[QI 4.0/QHI 4.0 alpha]
     None
     Separate
     0.9400
            
                
         1
         AllDoc
         148
              

       CurrentAVDoc
          

     Custom
      

        
     QITE_QuiteImposingPlus4
     Quite Imposing Plus 4.0g
     Quite Imposing Plus 4
     1
      

        
     312
     311
     312
      

   1
  

 HistoryList_V1
 qi2base



