
12 

НАПРЯМ 1. КУЛЬТУРНО-ІСТОРИЧНА СПАДЩИНА 

КРАЇН БЛИЗЬКОГО І СЕРЕДНЬОГО СХОДУ 
 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-1 

 

Білокопитова Н. І. 

кандидат філософських наук,  

докторант кафедри філософії, публічного управління та соціальної 

роботи 

Запорізького національного університету 

м. Запоріжжя, Україна 

 

ФРАКТАЛЬНА ГЕРМЕНЕВТИКА СУФІЗМУ:  

МЕТАМОДЕРНИЙ ВИМІР ДУХОВНОГО ДОСВІДУ 

 

Сучасні гуманітарні науки дедалі більше звертаються до моделей, 

здатних працювати із нелінійністю, складністю та багаторівневими 

структурами досвіду [6; 8]. Традиційні методи герменевтики або надто 

раціоналістичні, або надмірно релятивістські. Водночас суфізм, у своїх 

класичних формах містичної думки, виробив модель духовного 

пізнання, яка за своєю структурою близька до фрактальної епісте- 

мології, що актуальна сьогодні в філософії, когнітивних науках і медіа- 

теорії. 

Поняття фрактальної герменевтики означає інтерпретацію духов- 

ного досвіду як структури повторюваних мотивів, самоподібних 

переходів та рекурсивного взаємопроникнення частини й цілого. 

Метамодерн [9] пропонує культурну логіку, у якій така структура стає 

не просто можливою, а онтологічно продуктивною, між модерною 

серйозністю та постмодерною іронією з‟являється «коливальний режим 

істини». У цьому контексті доречно переосмислити суфійську тра- 

дицію не як архаїку та історичний феномен, а як інтелектуальний 

інструмент для мислення у XXI столітті. 

1. Теоретична рамка: метамодерн, фрактальність і герме- 

невтика. Теоретики метамодерну описують сучасність як «маятни- 

ковий рух» між щирістю й іронією, між вірою й сумнівом, між 

цілісністю й фрагментацією [9]. Суфійська містика історично мислила 

саме в такому режимі: істина одночасно прихована й явлена, суб‟єкт 

одночасно шукає і знає, що шукати немає кого, парадокс є умовою 

духовного росту. 



13 

Як пише Румі: «Хто знайшов – шукає знову» [7]. Це і є метамодерна 

конструкція істини. Фрактал означає структурну самоподібність на 

різних рівнях. У суфізмі таку модель можна побачити у: повторюваних 

сюжетах Маснаві; циклічності духовних станів (hal); ієрархічній, але не 

лінійній природі світла у Сухраварді; багаторівневих виявах буття у Ібн 

Арабі. 

Фрактальність духовного досвіду проявляється у тому, що кожен 

стан свідомості повторює структуру цілого шляху, але на іншому рівні 

інтенсивності. Це близько до того, що в когнітивній науці називається 

рекурсивною енактивністю [8]. 

На відміну від модерних моделей інтерпретації, фрактальна 

герменевтика не передбачає одностороннього руху «читач – текст».  

Це радше система: текст читає читача; читач стає частиною тексту 

(особливо в поезії); кожна нова інтерпретація повторює попередню, але 

містить новий рівень смислу. Суфійська традиція називає це кашф – 

«розкриття», яке ніколи не є фінальним. 

2. Темпоральність суфізму як фрактальна модель часу. 

Суфійська теорія часу описує: waqt – миттєвість, повністю наповнена 

присутністю; zamān – історичний, побутовий, соціальний час; dahr – 

позачасовість, нескінченний потік становлення. 

Як пише Чіттік [3], waqt і dahr є концентричними структурами: 

кожен момент часу є віддзеркаленням вічності. Це фрактальна модель: 

«кожна точка містить нескінченність». У метамодерній теорії резо- 

нансу [6] досвід справжнього відгуку світу людині також опису- 

ється як точка, де час «зупиняється», але не зникає, він переходить  

у інший масштаб. 

3. Ішракійська онтологія світла як фрактальний космос. 

Сухраварді у книзі «Мудрість Осяяння» (Ḥikmat al-Ishrāq) пропонує 

космологію, де світ є багаторівневою системою світлових інтенсив- 

ностей [10]. Кожен рівень світла: відображає попередній; є його 

зміненою, послабленою або підсиленою версією; може бути інтер- 

претований як фрактальний перехід. Це не вертикальне сходження,  

а мережа світлових віддзеркалень. У метамодерній оптиці світло –  

це не лише субстанція, а й форма медіації: спосіб, у який явлене 

переходить у приховане і навпаки. 

4. Акбарійська метафізика рекурсивності: ta’ayyunāt і tajallī.  

У своєму трактуванні буття Ібн Арабі стверджує, що Бог проявляє Себе 

у нескінченній серії виявів (ta’ayyunāt), жоден з яких не повторюється, 

але всі мають спільну структуру [3]. Це класична фрактальна система: 

нескінченні окремі форми, одна онтологічна структура, повторення без 

повтору. Таджаллі, «спалах божественної присутності» є подією, у якій 

частина повторює структуру цілого: миттєвість містить нескінченність. 



14 

5. Суфійський текст як фрактальна структура. «Маснаві» 

створене як цикл історій, притч, вставних оповідей, що утворюють 

«вкладені світи» [5]. Кожна історія містить іншу, та виявляється її 

інтерпретацією. Наративна структура – фрактальна: сюжет, метафора, 

притча, вставна історія, повернення до сюжету. Кожен елемент 

повторює структуру іншого. 

У «Мантик ат-Тайр» («Конференція птахів») Аттар пропонує 

модель, у якій сім долин це повторення одного шляху у семи мас- 

штабах [2]. Фінальна сцена з Simurgh є фрактальним самовідобра- 

женням: птахи бачать себе як Бога і Бога як себе. 

Поезія Хафіза побудована на грі дзеркал: вино, сад, ніч, весна, 

красуня – це образи, що взаємоповторюються і щоразу відкривають 

іншу грань істини [4]. 

6. Цифрова медіальність і нові горизонти суфізму. Суфізм  

у цифрову добу перетворюється на: мережеву поетику (циркуляція 

цитат Румі), мультимодальну духовність (музика, відео, VR-ритуали, 

онлайн зікр), алгоритмічний резонанс (цифрові повтори та медіальні 

«фрактали»). Це підтверджує гіпотезу, що суфізм це не тільки 

історичний феномен, а спосіб організації досвіду, який ідеально від- 

повідає парадигматиці нелінійних систем [1]. 

Висновки. Фрактальна герменевтика суфізму дозволяє переосмис- 

лити суфійську традицію як систему складних, самоподібних, 

рекурсивних структур. У метамодерній рамці: 

– Темпоральність суфізму є нелінійною системою часу. 

– Онтологія світла є фрактальною мережею віддзеркалень. 

– Акбарійська метафізика це рекурсивна космологія. 

– Суфійський текст це фрактальний наратив. 

Таким чином, суфізм представлено парадигмою, сумісною з клю- 

човими науковими і філософськими зрушеннями XXI століття: 

складністю, нелінійністю, самоорганізацією та метамодерною подвій- 

ною щирістю. 

 

Література: 

1. Білокопитова, Н., & Ель Гуессаб, К. Суфізм як фрактальна 

структура свідомості: аналіз через теорію фреймів та послідовність 

Фібоначчі, Вісник гуманітарних наук, 10, 2025. https://doi.org/ 

10.5281/zenodo.16916870  

2. Attar, F. The Conference of the Birds (A. Darbandi & D. Davis, 

Trans.).Penguin Classics. 1984. 

3. Chittick, W. C. The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-„Arabi‟s 

Metaphysics of Imagination. SUNY Press. 1989. 



15 

4. Kessler, J. Reading Mystical Lyric: The Case of Persian Sufi 

Poetry. Oneworld. 2012. 

5. Lewis, F. Rumi: Past and Present, East and West. Oneworld. 2008. 

6. Rosa, H. Resonance: A Sociology of Our Relationship to the World. 

Polity. 2019. 

7. Rumi, J. The Masnavi (J. Mojaddedi, Trans.). Oxford University 

Press. 2004. 

8. Varela, F. J., Thompson, E., & Rosch, E. The Embodied Mind: 

Cognitive Science and Human Experience. MIT Press. 1999. 

9. Vermeulen, T., & van den Akker, R. Notes on metamodernism. 

Journal of Aesthetics & Culture, 2, 1–14. 2010, https://doi.org/10.3402/ 

jac.v2i0.5677  

10. Walbridge, J., & Ziai, H. The Philosophy of Illumination: A New 

Critical Edition of Suhrawardī’s Hikmat al-Ishrāq. Brigham Young 

University Islamic Translation Series. 1999. 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-2 

 

Дмитренко Н. В. 

доктор філософії,  

доцент кафедри образотворчого мистецтва, 

заступник декана з науково-педагогічної  

та соціально-гуманітарної роботи 

Київського столичного університету імені Бориса Грінченка 

м. Київ, Україна 

 

ПАМ’ЯТКИ ТЕКСТИЛЮ ПІЗНЬОЇ АНТИЧНОСТІ  

З КОЛЕКЦІЇ МУЗЕЮ БЕНАКІ В АФІНАХ 

 

Колекція текстилю пізньої античності з фондів Музею Бенакі  

в Афінах посідає важливе місце у вивченні матеріальної культури 

Східного Середземномор‟я періоду IV–VII ст. н. е. Представлені 

артефакти походять переважно з території Єгипту, що зумовило їхню 

виняткову збереженість завдяки сприятливим кліматичним умовам. 

Текстильна спадщина цього періоду дає змогу простежити 

трансформацію художніх традицій у перехідну добу від пізньої 

античності до ранньохристиянського часу. 

Музей Бенакі є одним із найважливіших культурних центрів Греції, 

заснованим Антонісом Бенакісом у 1930 році. Від самого початку 


