
46 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-10 

 

Малімон В. І. 

кандидат наук з державного управління, доцент, 

доцент кафедри публічного управління,  

адміністрування і національної безпеки 

Івано-Франківського національного технічного університету  

нафти і газу 

м. Івано-Франківськ, Україна 

 

ВІЙНА І ПАМ’ЯТЬ: РУЙНУВАННЯ, РЕСТАВРАЦІЯ  

ТА ПОЛІТИКА ЗБЕРЕЖЕННЯ КУЛЬТУРНОЇ СПАДЩИНИ 

АФГАНІСТАНУ 

 

У другій половині ХХ – на початку ХХІ ст. культурна спадщина 

Афганістану сформувалася в умовах майже безперервних збройних 

конфліктів, зміни політичних режимів та ідеологічної поляризації,  

що послідовно підривали сталі механізми культурної політики та 

системи охорони спадщини. Демонтаж монументальних статуй Будд  

у Баміянській долині силами руху «Талібан» у 2001 році набув 

значення не лише локального акту сакрального нищення, а й глобально 

репрезентативного кейсу «іконоклазму пізньої модерності» – символіч- 

ної атаки на матеріалізовану багатошарову історію регіону  

[5, p. 203–205]. Саме цей епізод став відправною точкою для 

інтенсивних міжнародних дебатів щодо допустимих меж реконструкції 

та реставрації, критеріїв автентичності, співвідношення між збере- 

женням руїн як свідчення насильства й можливістю «повернення» 

зруйнованих образів, а також щодо легітимності участі локальних 

спільнот у визначенні майбутнього власного культурного ландшафту 

[5, p. 203–205]. Відтоді проблеми афганської спадщини дедалі частіше 

трактуються не як вузько гуманітарний чи технічний сегмент охоронної 

діяльності, а як вузол перетину безпекових, геополітичних, релігійно-

ідеологічних і соціально-економічних чинників, у межах якого куль- 

турні об‟єкти та ландшафти набувають статусу ресурсів символічної 

влади, інструментів легітимації політичних режимів і маркерів 

конкуруючих колективних ідентичностей [4, p. 329–331]. 

Згідно з концептуальним аналізом Р. Абоуеї, воєнні руйнування  

в Баміяні репрезентують лише найбільш видиму частину глибшої, 

хронічної кризи управління культурною спадщиною, у якій перети- 

наються слабкість національних інституцій, незавершеність процесів 

децентралізації та відсутність узгодженої стратегії просторового 



47 

розвитку [1, p. 518–522]. Дослідник підкреслює, що структурна розми- 

тість повноважень між центральними органами влади, провінційними 

адміністраціями та місцевими громадами, а також фрагментованість 

міжнародної технічної допомоги й донорських програм призвели до 

того, що Баміяна так і не стала «показовою лабораторією» 

постконфліктної реконструкції та інтегрованого управління спадщиною 

[1, p. 523–526]. Конкуренція між різними моделями майбутнього долі 

статуй Будд – від анастилозу й часткової реконструкції до консервації 

руїн, цифрових реконструкцій і меморіалізації порожніх ніш – 

віддзеркалює не лише фахові суперечки щодо допустимих меж рес- 

тавраційного втручання, а й глибше протиріччя між технократичними, 

переважно західними експертними підходами та локальними уявлен- 

нями про сакральний статус місця, історичну справедливість і право 

громади визначати майбутнє власного ландшафту пам‟яті  

[1, p. 530–533; 5, p. 210–215]. 

Археологічні дослідження фортифікованого поселення Шахр-і 

Голгола, проведені експедицією під керівництвом Ж. Бендезу-Сар- 

мієнто, демонструють, що Бамійська долина в історичній ретроспективі 

була не периферійною зоною, а ключовим транзитним вузлом на 

перетині маршрутів між Центральною Азією, Іраном та Південною 

Азією [2, p. 421–425]. Стратиграфічні й матеріальні дані підтверджують 

довготривалу коекзистенцію буддійських, іранських та ісламських 

культурних шарів, що надає регіону статусу багатошарового «пере- 

хрестя цивілізацій», а не моноетнічного чи моносповідного простору 

[2, p. 435–438]. У цьому контексті сучасні іконоборські практики 

постають не лише як фізичне руйнування окремих сакральних об‟єктів, 

а як насильницьке перекодування цілого історико-культурного 

палімпсеста, спрямоване на витіснення альтернативних наративів 

минулого й монополізацію права на інтерпретацію спадщини  

[2, p. 436–440]. Саме тому дилема «реставрувати чи законсервувати 

порожнечу» виходить за межі суто технічної реставраційної дискусії  

й набуває виміру боротьби за символічний контроль над історією: 

відтворення образів Будд або збереження порожніх ніш означає 

закріплення певної версії колективної пам‟яті про акт руйнування, його 

жертв і його політичних бенефіціарів [5]. 

Історичний аналіз діяльності ЮНЕСКО в Афганістані, здійснений 

Я. Хаяші, показує, що від кінця 1940-х – початку 1950-х років 

організація послідовно поєднувала в країні культурні, освітні та 

комунікаційні програми, прагнучи інтегрувати афганську спадщину  

в глобальну систему охорони й водночас підтримати модернізаційні 

проєкти держави [3, p. 205–210]. Водночас реалізація довгострокових 

стратегій ЮНЕСКО систематично ускладнювалася серіями державних 



48 

переворотів, інтервенцій, громадянських конфліктів і зміною режимів, 

що переривали інституційну тяглість і руйнували створені конфігурації 

партнерств [3, p. 210–213]. У постіконокластичний період після 

знищення статуй Будд організація опинилася в особливо делікатній 

позиції посередника між глобальним очікуванням «повернення Будд  

до життя» та локальними побоюваннями щодо політичних і релігійних 

наслідків будь-якого рішення, здатного бути інтерпретованим як легі- 

тимація «попереднього» чи «теперішнього» політичного режиму  

[3, p. 218–221; 6]. 

У статті Ф. Шамала та співавт. [4] культурна спадщина Афганістану 

аналізується як система, що зазнає одночасно декількох типів криз: 

військово-політичної, інституційної, фінансово-ресурсної та ідеоло- 

гічної. Автори наголошують, що тривалі конфлікти та політична неста- 

більність формують «культуру тимчасовості», в межах якої довго- 

строкове планування, профілактика ризиків і системні реставраційні 

програми витісняються короткостроковими, донорсько-залежними 

проєктами [4]. У таких умовах політика пам‟яті щодо культурної 

спадщини часто стає інструментом легітимації влади: окремі об‟єкти 

висвітлюються як символи «національної автентичності», тоді як інші 

маргіналізуються або замовчуються, якщо не вписуються в бажану 

ідеологічну наративізацію. 

Рішення 45-ї та 46-ї сесій Комітету всесвітньої спадщини ЮНЕСКО 

щодо Бамійської долини [6; 7] відображають еволюцію міжнародної 

позиції: від фокусування на термінових заходах стабілізації та консер- 

вації до акценту на розробленні комплексного плану управління, 

включно з моніторингом безпекових загроз, ризиків нелегальних 

розкопок і торгівлі артефактами, участю місцевих громад та побудовою 

стійких інституційних механізмів. Наголошується на необхідності 

посилення національних компетенцій у сфері охорони спадщини, про- 

зорості прийняття рішень та інтеграції культурної політики у ширші 

рамки сталого розвитку й післяконфліктної відбудови. 

Підсумовуючи, можна констатувати, що Афганістан репрезентує 

один із найяскравіших прикладів взаємозумовленості війни, колек- 

тивної пам‟яті та культурної спадщини. Цілеспрямоване нищення 

пам‟яток постає інструментом символічного домінування й перекон- 

струювання історичного наративу; практики реставрації – простором 

конкуренції інтерпретацій минулого та засобом легітимації політичних 

акторів; а міжнародні режими охорони спадщини – водночас ресурсом 

підтримки й джерелом додаткових напружень в умовах інституційної 

крихкості держави та фрагментованості внутрішнього поля стейк- 

ґолдерів. 

 



49 

Література: 

1. Abouei R., Tavasoli M. The Dilemma of Urban Heritage Conservation 

in Post-Conflict Bamiyan : A Critical Analysis of Causes, Failures, 

Consequences and Prospects. The Historic Environment : Policy & Practice. 

2024. Vol. 15, № 4. P. 517–539. DOI: https://doi.org/10.1080/ 

17567505.2024.2438406. 

2. Bendezu-Sarmiento J. Archaeological survey and first preliminary 

results of the site of Shahr-i Gholghola, Afghanistan. Cultures in Contact. 

Central Asia as Focus of Trade, Cultural Exchange and Knowledge 

Transmission. P. 421–442. DOI: https://doi.org/10.13173/ 

9783447118804.421. 

3. Hayashi Y. UNESCO in Afghanistan : historical highlights from 1948 

to 2020. Cultural Heritage and Development in Fragile Contexts.  

P. 263–272. DOI: https://doi.org/10.1007/978-3-031-54816-1_18. 

4. Shamal F. E., Dehpahlavan M., Rouhani B. Analysis of the Crises  

of Cultural Heritage in the Afghanistan (Challenges and Actions). Athar. 

2024. Volume 45, Issue 105. URL: https://journal.richt.ir/browse.php?a_ 

id=1716&sid=2&slc_lang=en&ftxt=0 

5. Sørensen M. L. S. The Roles of the Locals – and the Possible 

Reconstruction of the Destroyed Buddha Statues in the Bamiyan Valley, 

Afghanisatan. URL: https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-030-

51316-0_11 

6. UNESCO World Heritage Committee. Decision 45 COM 7A.51 

Cultural Landscape and Archaeological Remains of the Bamiyan Valley 

(Afghanistan). In : Decisions adopted by the World Heritage Committee at 

its 45th session (Riyadh, 2023). Paris : UNESCO, 2023. URL: 

https://whc.unesco.org/en/decisions/8234 

7. UNESCO World Heritage Committee. Decision 46 COM 7A.37 

Cultural Landscape and Archaeological Remains of the Bamiyan Valley 

(Afghanistan). In : Decisions adopted by the World Heritage Committee at 

its 46th session (New Delhi, 2024). Paris : UNESCO, 2024. URL: 

https://whc.unesco.org/en/decisions/&action=list&searchDecisions=&search

_decision=&search_focalpoint=&search_session_decision=124&search_stat

us=&search_theme= 

 

 

 

 

 

 

 

 


