
62 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-14 

 

Рубльова Р. І. 

старший викладач кафедри гуманітарних та соціальних дисциплін  

Харківського національного університету Повітряних Сил  

імені Івана Кожедуба  

м. Харків, Україна 

 

Демченко Я. В.  

курсант  

Харківського національного університету Повітряних Сил  

імені Івана Кожедуба 

м. Харків, Україна 

 

ВПЛИВ ІРАНУ НА РОЗВИТОК КУЛЬТУРНИХ ТРАДИЦІЙ 

СЕРЕДНЬОГО СХОДУ 

 

Дослідження ролі Ірану на Середньому Сході є актуальною темою 

для її висвітлення. Оскільки цей регіон зараз переживає широку 

нестабільність, громадянські конфлікти та крах або скорочення 

державної влади. Сирія, Ірак, Лівія, Ємен, Єгипет – всі вони зазнали 

значної нестабільності протягом останнього п'ятдесятиліття. Після цих 

подій на Середньому Сході ситуація змінилася, що, своєю чергою, 

спровокувало процес формування нового регіонального порядку,  

в якому Ісламська Республіка Іран посіла одне з ключових місць. 

Практично Тегеран бере участь майже у всіх політичних та культурних 

подіях на Середньому Сході. 

Іранська культура є національним надбанням і об'єктом великої 

любові та поваги з боку населення країни, незалежно від соціальної 

приналежності та політичних поглядів її представників; це своєрідна 

«священна корова», якій поклоняються всі. Водночас іранська культура 

є важливою складовою державної політико-ідеологічної доктрини 

керівництва Ісламської Республіки Іран (далі – ІРІ). Ідеї про значення 

культури у внутрішньому житті країни та її використання як суттєвого 

фактора зовнішньої політики на міжнародній арені озвучуються  

у виступах провідних політичних та релігійних діячів ІРІ, а також 

торкаються в дослідженнях сучасних іранських вчених. 

Провідні позиції Ірану в регіоні Близького Сходу були посилені 

історичними, культурними, релігійними, революційними та геополітич- 

ними факторами. Історично Іран є дуже давньою та високорозвиненою 

цивілізацією, територія якої колись охоплювала значні території,  



63 

а зараз належить іншим сусіднім державам. Тому Іран має спільний 

історичний та культурний контекст з більшістю країн регіону, особливо 

після Ісламської революції, коли було сформовано курс відмови від 

прозахідних цінностей і зроблено вибір на користь розвитку ісламських 

культурних традицій [3].  

Імам Хомейні, лідер Ісламської революції, приділяв значну увагу 

розвитку іранської культури та вважав її фундаментальною основою 

виховання іранської нації та її майбутніх поколінь [5, с. 30]. Деякі 

аналітики вважають, що бажання Ірану покращити своє становище  

в регіоні продиктоване саме історичними та культурними традиціями. 

Варто зазначити, що одним із вирішальних факторів для всіх країн 

Близького Сходу є сама релігія. У світі існують дві основні гілки ісламу 

– сунітський та шиїтський. У духовному та релігійному відношенні 

Іран протягом століть був центром шиїтського ісламу у світі. Сьогодні 

у світі налічується 1,6 мільярда мусульман, і лише 20% з них – шиїти. 

Серед них, у свою чергу, близько 40% проживає в Ірані, що неминуче 

робить Іран лідером у шиїтському світі. Велика громада шиїтів також 

проживає в сусідніх Іраку, Ємені, Бахрейні та Лівані [6]. Іран виступає 

своєрідним захисником шиїтських меншин, які, у свою чергу, 

орієнтовані на Тегеран своєю незалежною зовнішньою політикою та 

здатністю захищати державу від зовнішніх загроз [6].  

Релігійна революція в Ірані призвела до духовного пробудження 

мусульманських країн та відродження ісламських традицій у міжна- 

родному масштабі. На думку більшості дослідників, Ісламська 

революція мала значний вплив на регіональному рівні та за його 

межами. Події, що відбулися в регіоні після перемоги на революції, так 

чи інакше були пов'язані з нею або перебували під її впливом  

[1, с. 203]. Іронічно, що ісламські революціонери, які замінили шаха та 

зруйнували всі монархічні інститути, втілюють мрію шаха зробити Іран 

потужною регіональною державою, яку шах Мохаммед Реза Пехлеві 

описав у своїй амбітній книзі під назвою «На шляху до великої 

цивілізації».  

Варто зауважити, що одним із найстійкіших каналів впливу була  

(і залишається) перська мова. У періоди після тюркських і монголь- 

ських завоювань перська стала літературною та адміністративною 

мовою у багатьох мусульманських дворах – від Хорасана до Індії  

й Османської імперії. Класична перська поезія (Фірдоусі, Хайям, Сааді, 

Хафіз) створила канон, який визнавали й інтерпретували різні куль- 

турні спільноти; перська художня мова слугувала «літературною 

діаспорою», що поширювала тонкощі естетики, етики й політичної 

уяви по всьому регіону. Наукові дослідження поняття Persianate world 

акцентують на тому, що перська мова грала роль «мови елітної 



64 

комунікації» й культурної легітимації в низці не-іранських держав  

[2, с. 193].  

Доцільно підкреслити, що іранські архітектурні та ландшафтні 

зразки (перські сади – pairidaeza, купольна шкала, орнаментальні 

керамічні та кам‟яні техніки, внутрішні двори й фонтанні системи) 

стали моделями для церковної, палласної і міської архітектури сусідніх 

регіонів. Перські сади, як концепт упорядкованого природного 

простору з водою як центральним елементом, були поширені на весь 

регіон і відзначені ЮНЕСКО як частина спільної культурної спадщини. 

Мотиви та технології будівництва, а також майстерність у книго- 

друкуванні й мініатюрі передавалися майстрів-переселенців і через 

шкільні традиції, утворюючи спільні майстерні й естетичні школи [4]. 

На думку Бастанова А., через систему дворового патронату іранські 

еліти формували трансрегіональні мережі вчених, поетів і митців. 

Перська культура функціонувала як засіб легітимації влади: викорис- 

тання перської мови в хартіях, поетичних панегіріках, адміністратив- 

них актах посилювало престиж правителів, незалежно від їхньої етніч- 

ної приналежності. Також центри навчання та перекладу (медресе, 

бібліотеки) сприяли циркуляції ідей і технологій по всьому регіону  

[2, с. 193]. 

Та врешті решт, у XX–XXI сторіччях іранська культурна спадщина 

стала об‟єктом міжнародного визнання (включення пам‟яток до списку 

ЮНЕСКО) і водночас політичних інтерпретацій. Нинішні культурні 

ініціативи – у тому числі реставрація пам‟яток, музичні й літературні 

події – часто поєднують національну ідентичність з регіональною 

комунікацією; приклади останніх років показують як внутрішній куль- 

турний консерватизм, так і прагнення до культурної дипломатії на 

Заході та у сусідніх державах [4]. 

Отже, абсолютно очевидно, що регіональне значення Ірану справді 

зростає. Безсумнівно, ситуація на Близькому Сході є складною та 

вибухонебезпечною. Складні політичні ігри та зростаюча боротьба за 

лідерство є гострим питанням сьогодення. Іран, будучи великою та 

могутньою державою, не поступиться своєму впливу та лідерству, яке 

підкріплюється історичними, культурними, релігійними та іншими 

факторами.  

 

Література: 

1. Amiri R. E. Foreign Policy of Iran after Islamic Revolution. Journal 

of Politics and Law. 2010. Vol. 3, № 2. P. 199–206. 

2. Bustanov A. Speaking “Bukharan": The Circulation of Persian Texts 
in Imperial Russia. The Persianate World: The Frontiers of a Eurasian 



65 

Lingua Franca / Ed. by N. Green. University of California Press, 2019.  

P. 193–206. 

3. Encyclopædia Iranica. URL: https://www.iranicaonline.org/?utm 

(дата звернення: 09.12.2025). 

4. Iran (Islamic Republic of). URL: https://whc.unesco.org/en/ 

statesparties/ir?utm (дата звернення: 09.12.2025). 

5. Мамедова Н. М. Ісламська революція в Ірані. Минуле, сучасне, 

майбутнє. Київ : Інститут сходознавства НАН України, 1999. 

6. Федуненко Є. Співвідношення сунітів і шиїтів у світі. URL: 
https://www.kommersant.ru/doc/2889657 (дата звернення: 09.12.2025). 

 

  

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-15 

 

Тортіка М. В. 

доктор історичних наук, професор, 

професор кафедри культурології та музеєзнавства 

Харківської державної академії культури 

м. Харків, Україна 

 

МУСУЛЬМАНСЬКИЙ «КУРБАН-БАЙРАМ»,  

ЮДЕЙСЬКИЙ «КОРБАН» ТА ХРИСТИЯНСЬКИЙ «КУРБАН»  

В ЕТНОКУЛЬТУРНІЙ ТРАДИЦІЇ БОЛГАРІЇ 

 

При згадці болгарського свята «курбан» у сучасній свідомості, як 

правило, виникає асоціація з мусульманським святом «курбан-байрам», 

що втілює жертвопринесення Ібрагіма (Авраама) і стало буквальним 

відображенням спокутної жертви, яка приноситься людиною Богу [1]. 

Причому, в даному випадку асоціація «курбан» з «курбан-байрам» 

настільки міцна, що вона практично не викликає сумнівів не тільки  

у далеких від науки людей, але навіть і у багатьох професійних 

істориків, які пов'язують культурний контекст болгарського «курбан»  

з традицією 500-річного османського впливу на етнокультурний 

розвиток етносів і субетносів усього Балканського регіону. 

Безумовно, елементи мусульманської релігійної традиції закріпили 

духовний і містичний досвід спокутної жертви, яка століттями прино- 

силася болгарами практично в кожному регіоні Болгарії і навіть за її 

межами (традиція «курбан» відома в болгарських етнічних групах, які 

зафіксовані в Молдові, Україні, Сербії, Греції, тощо). Однак сам 

характер проведення свята «курбан», його багатошаровість і очевидна 


