
75 

НАПРЯМ 2. КУЛЬТУРНО-ІСТОРИЧНА СПАДЩИНА 

КРАЇН АЗІАТСЬКО-ТИХООКЕАНСЬКОГО РЕГІОНУ 
 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-18 

 

Барковський М. О. 

аспірант 

Інституту філософії імені Г. С. Сковороди  

Національної академії наук України 

м. Київ, Україна 

 

БУДДГАҐГОСА І СУЧАСНА ГЕРМЕНЕВТИКА ТХЕРАВАДИ:  

ЯК КОМЕНТАР КОНСТРУЮЄ «ГОЛОС БУДДИ» 

 

Проблематика авторитету та інтерпретації канонічного тексту 

належить до ключових для буддійських традицій, зокрема в контекстах, 

де канон не лише зберігається, а й постійно актуалізується в нор- 

мативних практиках навчання та медитації. У традиції тхеравади 

палійський канон розглядається як нормативний корпус «слів Будди» 

(палі: buddhavacana), однак у реальній освітній практиці він майже 

ніколи не функціонує ізольовано від коментарів. Звідси виникає 

напруження між уявною самодостатністю канону та фактичною 

залежністю тлумачення від коментаторських інструментів. Відповідно 

для аналізу сучасних інтерпретацій вчення тхеравади доцільним  

є вивчення не лише того, що зафіксовано в канонічних 

формулюваннях, а й усталених способів їх пояснення в межах традиції. 

У цьому контексті показовою є постать Буддгаґгоси (Buddhaghosa,  

V ст.), чиї праці, насамперед «Вісуддгімаґґа» (Visuddhimagga) [1], стали 

впливовим зразком систематизації та інтерпретаційного узгодження 

канонічних висловів у площинах доктрини й практики. 

Ключова теза полягає в тому, що вплив Буддгаґгоси на сучасні 

інтерпретації тхеравади виявляється насамперед у закріпленні моделі 

авторитетного тлумачення, у межах якої коментарна традиція функціо- 

нує як нормативний посередник між каноном, доктринальним 

формулюванням і практичним застосуванням. Іншими словами, значу- 

щість Буддгаґгоси визначається не лише систематизацією вчення,  

а й стандартизацією способів надання канонічним висловам визна- 

ченого смислу в освітньо-практичному контексті. 



76 

Щоб уникнути анахронізмів, доцільним є обережне використання 

самої назви «тхеравада» (theravāda). Як зауважує Руперт Ґетін (Rupert 

Gethin), у строгому значенні термін «тхеравада» передусім позначає 

ординаційну лінію, а не конфесійну опозицію «тхеравада» і «магаяна», 

унаслідок чого їх зіставлення є методологічно асиметричним [3, с. 2]. 

Тому приписування Будгаґгосі ролі «квінтесенційного тхеравадина»,  

а «Вісуддгімаґґа» статусу тексту, який нібито задає рамки інтерпретації 

Тіпітаки (Tipiṭaka) «до сьогодні», доцільно розглядати як результат 

пізнішого формування ідентичності тхеравади [3, с. 2–3]. У межах цих 

тез зазначене уточнення має принципове значення, оскільки предметом 

аналізу є не «винахід конфесії» або механічне «додавання доктрин»,  

a процес набуття текстами Буддгаґгоси культурно-нормативного 

статусу та їх перетворення на стандарт, через який канон пояснюється 

й узгоджується. 

Сучасні дослідження коментаторського корпусу Будгаґгоси під- 

креслюють, що в культурі тхеравади коментар мислиться як легітимна 

форма розгортання канонічного смислу. Марія Гайм (Maria Heim) 

реконструює традиційний наратив, у якому Будгаґгоса після випро- 

бування отримує право редагувати й перекладати коментарі, а його 

працю старійшини визнають такою, що може сприйматися як рівно- 

значна за авторитетом канонічним текстам [4, с. 2]. Для аналітичних 

цілей вирішальним є не питання історичної достовірності цього нара- 

тиву, а те, що в ньому фіксується нормативна логіка тлумачення. 

Коментар у такій логіці набуває підстав претендувати на автори- 

тетність, оскільки подається як «правильний» спосіб розкриття смислу, 

який канон репрезентує у згорнутому вигляді. 

У підході Марії Гайм можна виокремити три взаємопов‟язані 

механізми, що пояснюють закріплення нормативного статусу комен- 

таря. По-перше, канон осмислюється як принципово невичерпний 

корпус, смисловий потенціал якого не може бути вичерпаний жодною 

формулою. За цих умов завдання інтерпретатора полягає у виявленні 

«невимірності» слів Будди і формуванні моделі належного читача,  

тоді як коментар постає як дисциплінована техніка такого розкриття  

[4, с. 3]. По-друге, канонічні вислови розуміються не лише як 

сукупність завершених тверджень, а як чинник, що ініціює практики 

розуміння та прозріння з етично-нормативними і сотеріологічними 

цілями. Відповідно інтерпретація розглядається як елемент дисципліни, 

а не лише як інтелектуальна процедура [4, с. 3]. По-третє, можливість 

безперервного аналітичного розгортання тексту легітимується уявлен- 

ням про всезнання Будди. У межах цієї логіки образ «океану методів»  

і «океану знання Будди» задає горизонт, за якого інтерпретація  

не передбачає принципової точки зупинки [4, с. 15]. У підсумку 



77 

авторитет коментаря вбудовується у відповідні уявлення про природу 

Будди та природу тексту, де канон постає як невичерпний ресурс 

смислу, а коментарна література як нормативний інструмент доступу 

до цієї невичерпності. 

Сучасна дієвість цієї моделі простежується на рівні статусу, рецеп- 

ції та функції «Вісуддгімаґґа». У довідкових оглядах цей твір прямо 

характеризується як одна з найвпливовіших післяканонічних праць 

тхеравади та фактичний «довідник» традиції [5], що зумовлює його 

використання як опорного джерела для викладу «вчення тхеравади»  

як у середовищі практиків, так і в академічних описах. Водночас 

«Вісуддгімаґґа» не зводиться до «збірки доктрин», оскільки є текстом із 

власною логікою та специфічними прийомами добору й організації 

матеріалу. Зокрема Стівен Коллінз (Steven Collins) показує, що філо- 

софська буддологія розглядає цю працю як складний текстовий 

продукт із притаманними йому стратегіями аргументації та конструю- 

вання значень [2, с. 499–532]. На практичному рівні «Вісуддгімаґґа» 

підтримує освітній режим, у межах якого коментарна традиція 

закріплює інструменти пояснення, зокрема класифікації, розрізнення  

та контекстуальні правила застосування, через які канонічні фрагменти 

узгоджуються між собою. 

Отже, вплив Буддгаґгоси на сучасні інтерпретації тхеравади до- 

цільно описувати як вплив нормативної моделі тлумачення, що охоп- 

лює кілька взаємопов‟язаних компонентів. По-перше, фіксується 

легітимація коментаря як авторитетного способу пояснення канону. 

По-друге, простежується культурне закріплення статусу Буддгаґгоси як 

інтерпретатора, що водночас потребує термінологічної обережності у 

використанні самого поняття «тхеравада». По-третє, визначається 

функціонування «Вісуддгімаґґа» як систематизувального каркаса тра- 

диції та як об‟єкта сучасного академічного аналізу. У цьому сенсі вплив 

Буддгаґгоси полягає у встановленні стандарту, за яким тлумачення  

в межах традиції набуває авторитетності та практичної релевантності. 

 

Література: 

1. Buddhaghosa. The Visuddhi-Magga of Buddhaghosa / edited  

by C. A. F. Rhys Davids. London : Pali Text Society, 1975. 

2. Collins, S. Remarks on the Visuddhimagga, and on its treatment  

of the Memory of Former Dwelling(s) (pubbenivāsānussatiñāṇa). Journal  

of Indian Philosophy. 2009. Vol. 37. P. 499–532.  

3. Gethin, R. Was Buddhaghosa a Theravādin? Buddhist Identity in 

the Pali Commentaries and Chronicles. How Theravāda is the Theravāda? 

Exploring Buddhist Identities / ed. by P. Skilling, J. A. Carbine, C. Cicuzza, 



78 

S. Pakdeekham. Chiang Mai : Fragile Palm Leaves Foundation ; Silkworm 

Books, 2012. P. 1–66. 

4. Heim, M. Voice of the Buddha: Buddhaghosa on the 

Immeasurable Words. New York, NY : Oxford University Press, 2018.  

5. Heim, M. Visuddhimagga (Buddhaghosa). Oxford  

Bibliographies: Buddhism. Oxford University Press, URL: 

https://www.oxfordbibliographies.com/abstract/document/obo-

9780195393521/obo-9780195393521-0245.xml (13.12.2025). 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-19 

 

Ганус С. О. 

старший викладач кафедри модерної історії України  

та зарубіжних країн 

ДВНЗ «Ужгородський національний університет» 

м. Ужгород, Україна 

 

ДИПЛОМАТІЯ ОТЦІВ-ЄЗУЇТІВ НА ЕТАПІ ДИНАСТІЙНОГО 

ПЕРЕХОДУ В КИТАЇ У СЕРЕДИНІ XVII ст. 

 

Отці-єзуїти, поширюючи християнство, не просто ретранслювали 

досягнення Заходу на Схід, а забезпечували багаторівневу міжциві- 

лізаційну комунікацію, знайомлячи європейців зокрема й з надбаннями 

китайсько-конфуціанської цивілізації: науково-філософським знанням, 

етикою, способом життя та технологіями. Це взаємопізнання було 

прямим і закономірним результатом нетривіального розуміння єзуїтами 

їхніх завдань, провадження ними духовної місії через вивчення 

китайської культури та писемної традиції [11, с. 53].  

Місіонерство включало збирання різнобічної верифікованої інфор- 

мації про країну перебування у формі детальних звітів, листів, уза- 

гальнень. Це не лише продукт природної допитливості, а важливий 

елемент регулярної вертикальної та горизонтальної комунікації  

в умовах розгортання місіонерських осередків по всьому світу. Про 

кореспондентську систему засновники Товариства Ісуса подбали 

наперед, а VIII-й розділ орденської Конституції «Допомагає об’єднати 

розсіяних членів з їхньою головою та між собою» [4, p. 315–343].  

Ця мережа була складовою ширшої структури католицького універ- 

салізму, створеної церквою для поширення її впливу, включаючи 

терени позаєвропейські. Через різні суб'єкти та осередки присутності 


