
90 

7. Sen. T. Zheng He‟s Military Interventions in South Asia  

(1405–1433). China and Asia. 2019. № 1. P. 158-191. 

8. The Maritime Defense of China: Ming General Qi Jiguang  

and Beyond / Ed. by Sim T. Singapore: Springer Nature, 2017. 277 p. 

9. Wade G. Southeast Asia in the Ming Shi-lu: An Open Access 

Resource. The National University of Singapore E-Press. October 28, 2025. 

URL: http://epress.nus.edu.sg/msl/reign/xuan-de/year-2-month-3-day-2 

10. 明史卷三百〇四 列傳第一百九十二 宦官一 鄭和 金英 王振 曹吉

祥 懷恩 汪直 梁芳 何鼎 李廣 蔣琮 劉瑾 張永 谷大用 History of Ming. 

Vol. 304. Chinese Notes. October 28, 2025. URL: https://chinesenotes.com/ 

mingshi/mingshi304.html 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-22 

 

Дубій А. А. 

в. о. доцента  

Національної музичної академії України  

імені П. І. Чайковського 

м. Київ, Україна 

 

МУЗИЧНА НУМІЗМАТИКА СТАРОДАВНЬОЇ ІНДІЇ  

ЯК МОВА САКРАЛЬНИХ СИМВОЛІВ 

 

У культурному просторі Стародавньої Індії музика сприймалася як 

першооснова буття, як принцип, що передує світові і водночас прони- 

зує його. Мислення давньоіндійських традицій – від ведичної до 

шиваїтської та ранньобуддійської – трактує звук (nāda) не як естетичну 

категорію, а як космогонічну реальність, з якої розгортається світ  

[1, с. 108]. Саме тому музичні інструменти в індійській іконографії  

не є лише предметами мистецтва: вони виконують роль сакральних 

атрибутів, здатних фіксувати певну форму божественної присутності. 

Монетні зображення виступають своєрідним «богословським письмом», 

в якому музичні символи фіксують божественну присутність, що легі- 

тимізує політичну владу. 

Особливо виразно це проявляється у двох нумізматичних пам‟ятках: 

золотому динарі імператора Канішки І (127–151 рр.) із постаттю Шиви 

(бактрійською ΟΗϷΟ, Oesho), що тримає дамару (санскр.    , 

ḍamaru, «барабан у формі пісочного годинника») (рис. 1) та золотому 

динарі імператора Самудрагупти (344–378 рр.), де правитель 



91 

зображений у момент гри на стародавній арковій арфі (арфоподібний 

інструмент раннього типу віни) (рис. 2). Обидві монети належать до 

різних епох і різних релігійно-політичних систем, однак об‟єднані 

спільною семіотичною логікою: музика тут несе смисли, що виходять 

далеко за межі мистецтва. 

У шиваїтській традиції дамару постає не просто музичним 

інструментом, а сакральним знаком первинного акту творення. Ритм 

його ударів осмислюється як прояв спанди (санскр.   , spanda, 

«вібрація») – космічної пульсації, що лежить в основі динамічної 

структури буття. Подвійна форма дамару символізує єдність 

протилежностей, тоді як сам звук інструмента асоціюється з уявленням 

про першозвук, з якого розгортається світовий порядок. У цьому 

контексті дамару виступає своєрідною моделлю Всесвіту. Зображення 

Шиви з інструментом на монеті імператора Канішки І є комплексним 

посланням, яке поєднує релігійну символіку з політичною декларацією 

– воно вписує земну владу імператора у вічний космічний ритм, 

гарантований божеством-творцем. Ця монета слугує мініатюрним 

сакральним маніфестом, де музика маркує акт сотворіння і легітимізує 

правління імператора. 

 

 

 
 

Рис. 1. Шива ( Οηϸο) з дамару 

(ліворуч згори) 

(Індія, Кушанська імперія, 

золотий динар, 

Канішка I, 127–151 рр.). 

Джерело: Classical Numismatic 

Group (CNG), Аукціон Triton 

XXIX, Лот 437. 

Рис. 2. Самудрагупта 

з арковою арфою 

(Індія, династія Гупта,  

золотий динар, 

Самудрагупта, 344–378 рр. н. е.). 

Джерело: Numismatica Ars 

Classica Zurich, Аукціон 117,  

Лот 231. 



92 

Не менш промовистою є арфа Самудрагупти, хоча її семантика 

має іншу природу. Арфоподібні інструменти, починаючи від давньої 

віни (vīṇā) і закінчуючи різновидами вигнутих арф, у традиції 

Стародавньої Індії були знаковими атрибутами цілої групи божеств і 

напівбожественних істот. Вони належали Сарасваті (санскр.        , 

Sarasvatī, «багата водами») – богині мудрості та музики; Нараді – 

небесному ріші (санскр.    , ṛṣi, «провидець, мудрець»), провідникові 

божественного знання; Ґандгарвам (санскр.     , gandharva, 

«небесним музикантам») – охоронцям сакральної гармонії. Таким 

чином, аркова арфа в індійській релігійній уяві не лише інструмент,  

а й символ доступу до надземного знання, сакрального натхнення, 

космічної мудрості. 

У цьому контексті зображення імператора Самудрагупти з арфою 

набуває значення, яке значно виходить за межі «музичного портрету». 

Воно вписує правителя у пантеон сакральних носіїв звуку, натякає на 

його причетність до божественних сфер і транслює інтелектуальну, 

майже пророчу функцію монарха. Самудрагупта постає як земний 

аналог небесного музиканта, як той, хто чує й відтворює космічний лад. 

Це не просто естетична, а метафізична характеристика правителя. 

У гуптській державній ідеології такий образ міг виконувати ще одну 

функцію – демонструвати, що цар не просто володіє політичною 

силою, а й є хранителем мудрості, що її традиція пов‟язувала з 

божественним натхненням. У руках Самудрагупти арфа стає знаком 

богоуподібнення – не в сенсі прямої ідентифікації з певним божеством, 

а у сенсі належності до сакрального кола тих, хто володіє знанням про 

космічний порядок. У цьому жесті можна побачити релігійно-

політичну програму: правитель є не лише кшатрієм-воїном, а й носієм 

брахманічної мудрості, що наближає його до моделі чакравартіна1, 

володаря, який обертає колесо часу у відповідності з вселенським 

законом. 

Порівняння двох монет дозволяє простежити еволюцію музичної 

символіки у нумізматиці Стародавньої Індії. У імператора Канішки І 

музика належить богові й означає космогонічну присутність; у імпе- 

ратора Самудрагупти музика персоналізується, стаючи знаком 

                                     
1
 Чакравартін (санскр.         , cakravartin) – це титул ідеального, праведного 

монарха в індійських релігіях (індуїзмі, буддизмі та джайнізмі), універсального 

правителя, чия влада поширюється на весь світ або велику імперію. Термін 

буквально складається з двох частин: чакра (колесо / диск) та вартін (той, хто 

обертає). Таким чином, «чакравартін» означає «той, хто обертає колесо». Це образ 

правителя, чиє могутнє колесо влади (або колісниця) котиться безперешкодно по 

всій землі, підкоряючи її та встановлюючи порядок і Дхарму (моральний закон). 



93 

сакральної природи самого правителя. Цей перехід від божественної 

музики до музики царя демонструє зміщення у моделі легітимації:  

від космічного авторитету до внутрішньої мудрості правителя, який 

сам бере участь у ритуальному відтворенні світового порядку. 

У підсумку музична нумізматика Стародавньої Індії постає як 

універсальна мова, у якій музичні інструменти виконують роль 

сакральних маркерів, що одночасно описують космос і владу. Динар 

Канішки І і динар Самудрагупти є не просто пам‟ятками мистецтва чи 

економічної історії, вони – візуальні фрагменти релігійно-філософ- 

ського всесвіту, де музика виражає божественну силу, творчу мудрість 

і політичну легітимність. 

 

Література: 

1. Beck G. L. Sonic Theology: Hinduism and Sacred Sound. 

University of South Carolina Press. 1993. 312 с. URL: 

https://books.google.to/books?id=UZeSEAAAQBAJ 

2. Rowell, L. Music and Musical Thought in Early India. Chicago : 

University of Chicago Press, 1992. 414 p. URL: 

https://books.google.com.fj/books?id=TuRzvwEACAAJ&printsec=frontcov

er#v=onepage&q&f=false 

3. Релігієзнавчий словник / за ред. А. Колодного і Б. Лобовика. 

К. : Четверта хвиля, 1996. 392 с. 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-23 

 

Індиченко Г. В. 

кандидатка історичних наук, старша дослідниця, 

завідувачка відділу історії академічної науки 

Інституту архівознавства  

Національної бібліотеки України імені В. І. Вернадського 

м. Київ, Україна  

 

УЧАСТЬ ВОЛОДИМИРА МИКОЛАЙОВИЧА ГРЕЗЕ У V СЕСІЇ 

КОНСУЛЬТАТИВНОГО КОМІТЕТУ ЮНЕСКО ПРИ 

ІНДООКЕАНСЬКОМУ БІОЛОГІЧНОМУ ЦЕНТРІ У 1967 Р.  

 

Наукові зв‟язки України з країнами Сходу мають безперервний  

і сталий розвиток. Аналіз цих зв‟язків частково висвітлювався  

в науковій літературі [1, с. 17–36], проте все ще залишаються лакуни  


