
137 

5. Erdağ R. After the Failed Military Coup: The Need for the 

Organizational Reform in the Turkish Military. All Azimuth. 2019. Т. 8,  

№ 1. С. 55–68. DOI: 10.20991/allazimuth.428313. URL: 

https://dergipark.org.tr/en/pub/allazimuth/issue/42442/428313. 

6. Deciphering Turkey‟s Assertive Military and Defense  

Strategy: Objectives, Pillars and Implications. 2025. URL: 

https://www.researchgate.net/publication/345090694_Deciphering_Turkey's

_Assertive_Military_and_Defense_Strategy_Objectives_Pillars_and_Implic

ations 

7. Sazak O., Özkan N. S. Turkey's Contributions to Security Sector 

Reform (SSR) in Conflict-Affected Countries. Istanbul Policy Center, 

Sabancı University, 2016. 22 с. URL: https://www.academia.edu/ 

30265756/TURKEYS_CONTRIBUTIONS_TO_SECURITY_SECTOR_RE

FORM_SSR_IN_CONFLICT_AFFECTED_COUNTRIES 

8. Turkey‟s approach to stabilisation. Geneva : Peaceful Change 

Initiative, 2025. URL: https://www.tesev.org.tr/wp-content/uploads/ 

report_Security_Sector_Policy_Report_1_The_Security_Sector_In_Turkey_

Questions_Problems_And_Solutions.pdf 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-34 

 

Карабардін А. В. 

аспірант кафедри історії міжнародних відносин  

та гуманітарних дисциплін 

Українського державного університету імені Михайла Драгоманова 

м. Київ, Україна 

 

ДІЯЛЬНІСТЬ УКРАЇНСЬКОЇ ГРОМАДИ В ТУРЕЧЧИНІ  

В 1928-1934 РОКАХ ЯК ЗАСІБ ФОРМУВАННЯ ІМІДЖУ НАЦІЇ  

(З ЗАМІТОК ЖУРНАЛУ «ТРИЗУБ») 

 

Українська еміграція в Туреччині 1920–1930-х років була неве- 

ликою, але активною частиною української діаспори в міжвоєнний 

період. Попри розпорошеність та обмежені ресурси, українці  

в Туреччині змогли самоорганізуватися та не лише підтримувати 

існування діаспори, а й активно працювати над популяризацією 

української справи серед місцевих. Матеріали рубрики «З життя 

української еміграції: у Туреччині» паризького тижневика «Тризуб»  

за 1928–1934 роки дозволяють простежити еволюцію громади:  



138 

від перших кроків самоорганізації до культурно-дипломатичної 

діяльності та формуванню іміджу української нації як незалежної 

навіть у вигнанні. 

Перші відомості про діаспору з тижневика «Тризуб» ми знаходимо  

в квітні 1928, де повідомлялось про зародження громади – ініціативу, 

яка мала на меті «об‟єднати всіх українців Туреччини задля захисту їх 

економічних, духовних і національних інтересів». Матеріали з тієї ж 

замітки показують, як у вигнанні українці прагнули до самооргані- 

зації – створювали «бібліотеку, читальню, хор та аматорський гурток». 

Підкреслювалась безпартнійсть громади, яка діяла під гаслом  

«За рідний край» [1, с. 30–31]. 

В наступній замітці повідомлялась інформація про утиски з боку 

влади – уряд вислав за межі Туреччини голову Громади (голову 

Полтавського земляцтва) п. Зоц-Кравченка «без вказання підстав»  

та з натяком від автора, що «громадянство знає, чиїх рук це робота»  

[2, с. 31]. Далі подібні утиски продовжувались, зокрема «турецька 

влада перестала лічитись зі старими українськими паспортами…  

й визнає тільки посвідчення російської організації». Попри це, 

відновлена громада під проводом сотника Миколи Забілло прагнула 

«відновити свою належність до України» та шукала підтримки уряду 

УНР і світових українських інституцій [3, с. 47]. 

Налагоджувались зв‟язки з іншими народами. Повідомлялось,  

що громада встановлювала контакти з представниками азербайджан- 

ської еміграції, зокрема з видатним діячем М. Расулзаде. Через зустріч, 

організовану М. Забілло, українці прагнули «популяризації української 

ідеї та українського питання серед усіх народів Близького Сходу». 

Ініціатива включала підготовку матеріалів про Україну для турець- 

комовного альманаху про сусідні народи [4, с. 31]. 

Особливо показовим також був опис візиту до болгарського Екзарха 

Бориса, який «з великим зацікавленням» сприйняв українську справу  

й порівняв долю української церкви з історією болгарської. Екзарх 

“пообіцяв зробити впливи на користь наших земляків” і навіть відвідав 

українців із візитом [7, с. 28–29]. Далі повідомлялось продовження цієї 

історії. В описі великодніх відвідин Бориса делегація українців на чолі 

з представником УНР Володимиром Мурським подарувала ікони, 

вишиті рушники та писанки, що справили «велике вражіння» і були 

сприйняті як знаки братерства. Митрополит наголосив, що ці дари 

матимуть «велике значіння до єднання братніх народів» [8, с. 52–53]. 

Наступним актом цієї співпраці стало запрошення Мурського  

і Забілло на святкування болгарського національного дня Кирила  

й Мефодія. У замітці наголошується на взаємній пошані та духовній 

близькості між народами: автор із симпатією описує національні строї, 



139 

музику й танці болгар і македонців, відзначаючи їхню любов до власної 

культури [9, с. 46]. Присутні були представники діаспори і на Вели- 

кодній службі в Бориса [14, с. 28]. 

Запрошувались Мурський та Забілло й на заходи інших націй, 

зокрема на відзначення 12-ої річниці проголошення незалежності вище 

згаданої Азербайджанської Республіки, яка була організована 

журналом “Oglu Jurt”. Автор з теплом відзначає “яскраву демонстрацію 

єдности усіх націй, поневолених большевицькою Росією”, – у святі 

взяли участь представники не лише українців і азербайджанців,  

а й Північного Кавказу, Криму, Казані, Башкирії, Туркестану [10, с. 44]. 

Далі можемо дізнатись, що на одному із зібрань азербайджанців 

Володимир Мурський виступав з доповіддю, в якій підкреслив 

«необхідність єдности всіх поневолених Росією народів для осягнення 

успіху в боротьбі за свою незалежність» [18, с. 45]. 

Активне та багатовекторне життя громади підтримувало культурні 

традиції та формувало імідж України. Зокрема, в 1929 після 

перевиборів громада вирішує «в день св. Покрови надіслати козацтву 

всього світу привітання», утверджуючи спадкоємність козацької 

традиції. Символічною була участь делегації в похороні патріарха 

Василія ІІІ: покладення розкішної китиці з українськими стрічками 

справило «велике вражіння на присутніх», делегації вказали місце 

серед представників дипломатичного корпусу, а грецька преса  

«в теплих тонах згадала про покладення квітів українцями». У цій 

замітці також згадується книжка В. Мурського про Україну, яку 

готують до видання турецькою мовою, створення гуртка воєнної науки, 

збір пожертв для бібліотеки ім. Петлюри в Парижі та офіційна зустріч 

із новим Вселенським Патріархом Фотієм [6, с. 30–31]. 

Повертаючись до комунікацій з Патріархом, знаходимо замітку про 

зустріч з Фотієм 01 січня 1931 року на церковній службі. Після неї 

відбувся прямий контакт – Мурський і Забєлло підійшли до Патріарха з 

привітанням, а він свою чергу «затримав їх коло себе, розпитуючи про 

українські справи». Були передані також книжки про Україну різними 

мовами – Фотію та секретарю Патріарха [12, с. 18–19]. На Великодній 

службі згодом українців вразила приємна деталь: в Патріарха було 

піднесено «торбинки з великодніми яєчками» з блакитно-жовтими 

стрічками, взамін були передані українські писанки [14, с. 29]. 

Згадуючи вище про книжку Володимира Мурського про Україну, її 

побачив світ в грудні 1930 року. Вона вийшла в Стамбулі турецькою 

мовою і мала назву «Україна та її боротьба за незалежність». Видання 

містило портрети С. Петлюри та А. Лівицького, карту України й огляд 

історії, культури, політики та еміграції. Автор публікації наголошував 

на геополітичній логіці українсько-турецького зближення, описуючи 



140 

значення книги. Вона стала помітною подією в місцевому інфор- 

маційному просторі: її було надіслано президентові Туреччини  

М.К. Ататюрку, міністрам, редакціям турецьких газет, Вселенському 

патріарху, болгарському митрополиту Борису та іншим. Турецька 

преса, зокрема «Білдириз» та «Акшам», відгукнулася схвальними 

статтями, що означало: «Те, що сподівалися ми давно, сталося. 

Турецькі кола заговорили знову про Україну» [11, с. 28–29]. 

Відбувались й урочисті національні заходи. Наприклад, в одній  

з публікацій знаходимо замітку про святкування пам‟яті Т. Шевченка, 

на якому співали «Заповіт», відбулось прочитання книжки акад. Смаль-

Стоцького «Т. Шевченко – співець самостійної України», а далі все 

перейшло в неформальне святкування з чаюванням та подарунками 

української продукції [13, с. 27]. 

Українська громада надсилала також телеграму про «приєднання до 

жалоби в 3-ю річницю смерті українського вождя С. Петлюри», 

демонструючи єдність еміграції та символічну присутність України  

в різних куточках світу [5, с. 31], висловлювала протест «проти терору 

на Великій Україні» [7, с. 29], надсилала телеграми щодо жалоби 

різних діячів, як голова українського військово-історичного товариства 

Микола Юнаків та польський політик Тадеуш Головко [15, с. 27]  

та привітання «братнім організаціям» від Балкан до Бразилії та уряду 

УНР [16, с. 29]. Крім того, надсилалися листи подяки міжнародним 

діячам: американському сенатору Копелянду за питання визнання 

України [7, с. 28], французькому політику Е. Евену за книгу про 

незалежність України та зустрічну подяку [16, с. 29; 17, с. 15], а також 

делегату Ліги Націй п. Мотті за виступ проти прийняття більшовиків  

до організації і позиції на захист України з його подякою у відповідь 

[19, с. 13]. 

Єдність українців вражала і чужинців. Яскравим прикладом є похо- 

рон д-ра Василя Білецького з Чернігівщини: церемонія під українським 

прапором з могилою, прикрашеною жовто-блакитними квітами, спра- 

вила «величезне вражіння» на присутніх, зокрема на випадкових 

росіян, які відзначили «єдність українців у пошані до померлого 

земляка» [8, с. 53]. 

Отже, діяльність української громади в Туреччині, яка відображена 

в замітках тижневика «Тризуб», свідчить про стійкість невеликої групи 

емігрантів, які попри обмежені ресурси зуміли самоорганізуватися, 

зберегти культурну ідентичність і активно просувати українську 

справу: через внутрішні заходи, видавничу діяльність, міжнаціональну 

співпрацю з різними діаспорами, а також через дипломатичні контакти 

з патріархатом і міжнародними діячами. Ця робота не лише 



141 

підтримувала єдність діаспори, а й створювала образ українців як гідної 

нації, зберігаючи ідею незалежної України навіть у вигнанні. 

 

Література: 

1. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1928. ч. 16 

(122). с. 30-31 

2. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1928. ч. 17 

(123). с. 31 

3. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. ч. 22-23 

(128-129). 1928. с. 47 

4. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1929. ч. 9 

(165). с. 31 

5. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1929. ч. 24 

(180). с. 31 

6. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1929. ч. 47 

(203). с. 30-31 

7. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1930. ч. 8 

(216). с. 28 

8. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1930. ч. 

20-21 (228-229). с. 52-53 

9. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1930. ч. 

24-25 (232-233). с. 46 

10. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1930. ч. 

29-30 (237-238). с. 44 

11. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1931. ч. 1 

(259). с. 28-29 

12. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1931. ч. 12 

(270). с. 18-19 

13. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1931. ч. 14 

(272). с. 27 

14. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1931. ч. 19 

(277). с. 28-29 

15. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1931. ч. 38 

(296). с. 27 

16. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1932. ч. 8 

(316). с. 28-29 

17. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1932. ч. 17 

(325). с. 15 

18. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1932. ч. 22 

(330). с. 45 

19. З життя української еміграції: у Туреччині. Тризуб. 1934. ч. 39 

(445). с. 13 


