
252 

7. McLuhan, M. Understanding Media: The Extensions of Man. New 

York: McGraw-Hill, 1964. URL: https://designopendata.wordpress.com/wp-

content/uploads/2014/05/understanding-media-mcluhan.pdf (Last accessed: 

10.12.2025). 

8. Santucci J. A. Theosophy and the Theosophical Society. 

Handbook of the Theosophical Current. Brill, 2020. URL: 

https://www.academia.edu/59708606/THEOSOPHY_AND_THE_THEO

SOPHICAL_SOCIETIES (дата звернення: 10.12.2025). 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-64 

 

Пригода-Донець Т. М. 

кандидат філософських наук, доцент, 

доцент кафедри культурології 

Волинського національного університету імені Лесі Українки 

м. Луцьк, Україна 

 

«СХІДНИЙ» НАРАТИВ У СУЧАСНОМУ МЕДІАПРОСТОРІ: 

КУЛЬТУРОЛОГІЧНИЙ ВИМІР 

 

У сучасному глобальному медіапросторі цивілізації Сходу (Індія, 

Китай, Японія, Корея, арабо-мусульманський світ, інші) постають  

не лише як геополітичні актори, а як комплексні культурні моделі,  

що пропонують альтернативні способи мислення, сприйняття та світо- 

порядку. Їхня присутність у медіа зростає пропорційно до потреби 

сучасної західної цивілізації в нових сенсах, ритмах та етичних орієн- 

тирах. 

У масмедіа Схід часто подається як щось «інше», «таємниче», 

«духовне», «архаїчне». І за цими кліше відбувається редукція складних 

культурних і релігійних традицій до легковпізнаваних символів. Східні 

культурні архетипи дао, дзен, сутра, медитація, сансара, багато інших 

стають частиною глобального лексикону, але часто втрачають 

оригінальну глибину, редуковані до трендів «mindfulness», «вайбу 

дзену» чи «к-pop естетики». При цьому першоджерела східних 

традицій містять зовсім іншу логіку, значно ширшу за медійну 

поверхню. Дзен-буддизм, представлений на Заході, насамперед, 

інтерпретаціями Д. Судзукі, пропонує модель безпосереднього 

переживання світу поза концептами, але в медійному просторі часто 

зводиться до естетики мінімалізму. Практики з тисячолітньою історією 



253 

почасти перетворюються на продукти mindfulness, sound healing, zen 

lifestyle. Втрачається контекст: духовні практики подаються як інстру- 

менти «підвищення продуктивності» чи «зниження стресу», а не як 

екзистенційні системи. Напротивагу до масовізації спостерігається 

екзотизація східних надбань, що, зрештою, теж призводить до їх 

примітивізації і спотворення. 

Японська культура, як правило, активно транслюється через аніме, 

кіно та дизайн. Китайська цивілізація в сучасних медіанаративах тяжіє 

до образів технологічної потуги або політичного мегапроєкту, а не до 

філософської спадщини Конфуція чи даоських текстів. Арабський світ 

подається переважно через геополітичні сюжети, хоча його культурний 

фундамент формує складну цивілізаційну логіку, де культура, релігія та 

спільнота існують як єдина система. Індійська традиція переживає нову 

хвилю популярності через глобальні духовні практики. Проте сучасний 

медіадискурс рідко враховує той факт, що індійська культура мислить 

історію циклічно, а не лінійно, що радикально відрізняє її від західної 

прогресистської моделі. 

Західний медіапростір, як правило, швидкий, фрагментарний і зорі- 

єнтований на візуальні сенсації, часто привласнює і трансформує східні 

культурні кодекси відповідно до своїх власних потреб. У результаті 

Схід у глобальній масовій уяві існує одночасно в кількох формах: як 

екзотика, як естетика, як духовний ресурс, як технологічний конкурент, 

як давня цивілізаційна альтернатива. З‟являється «поп-версія Сходу»: 

K-pop, аніме, манґа, айдоли, TikTok-культура Японії та Кореї. Схід 

подається головним чином як джерело медійної інноваційності, 

індівідуального стилю, візуальної новизни. Особливо пласкими 

виглядають найбільш поширені стереотипи, що і сьогодні домінують, 

підтримуються і продукуються в нових медіа: Китай постає як символ 

технологічної загрози чи контролю, Японія – як технологічна, дисцип- 

лінована цивілізація без «тіньових зон», арабський світ – простір кон- 

фліктів, релігійного фундаменталізму, «непрозорості». 

Ситуацію може змінити безпосередній, коректний інтерес до реаль- 

ної історії, автентичних практик, звернення до першоджерел, живий 

діалог між представниками культур. Такий підхід показує багато- 

вимірність різних традицій, їхню власну історичну логіку, етику та спо- 

сіб мислення, що не зводяться до сучасних медійних кліше.  

Все ж, залишається питання: чи можлива, взагалі, неспотворена 

презентація Сходу у всій його багатоманітності, іншості, відмінності, 

суперечливості? Чи реальний адекватний діалог між Сходом і Заходом 

без «труднощів перекладу» та маніпулятивних узагальнень? Сучасність 

демонструє песимістичну відповідь на ці питання, на жаль… 

 


