
262 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-67 

 

Шень Фань 

викладач історії європейського й китайського мистецтва  

Ганнанського педагогічного університету 

Ганна, провінція Цзян Сі, КНР 

 

Селівачов М. Р. 

доктор мистецтвознавства, професор  

Національної академії образотворчого мистецтва й архітектури 

м. Київ, Україна 

 

Стрижко Н. В. 

доктор філософії, науковий співробітник  

Національної академії образотворчого мистецтва й архітектури 

м. Київ, Україна 

 

ДО СПЕЦИФІКИ ПОРІВНЯЛЬНОГО ВИВЧЕННЯ  

КИТАЙСЬКОГО Й УКРАЇНСЬКОГО ОРНАМЕНТУ 

 

Орнамент, як істотна складова декоративного мистецтва, займає 

знакове місце в ідентифікації культури країн і регіонів світу поряд  

з архітектурою, графікою, живописом, мовою, традиціями, звичаями. 

Зазвичай орнамент існує в поєднанні з річчю, але може розглядатись  

як автономний різновид творчості. Орнамент є маркером естетичних  

і етичних традицій, скарбницею традиційної символіки, відображає 

взаємодію сусідніх і географічно віддалених культур, не потребує 

лексичного перекладу, необхідного у вербальних галузях творчості. 

Сучасний світ сповнений глобалізаційними процесами з тенденцією 

до зближення цивілізацій Сходу та Заходу. Взаємозбагачення та спів- 

праця актуалізуються при вивченні взаємовпливу культур, поглиб- 

люючи розуміння неознозначності процесу та цінності культурного 

розмаїття. Ця проблематика має неозору багатомовну літературу. 

Зокрема, в ній висвітлюються причини й мотивація таких явищ,  

як орієнтальні зацікавлення в європейскому культурному світі (напри- 

клад, chinoiserie XVII–XVIII століть), а в наступних століттях – 

окцидентальний вектор у китайському мистецтві ХІХ–ХХ століть. 

Останній зумовив освоєння митцями Піднебесної принципів і методів 

Західної художньої творчості, а у ХХІ ст. розвинувся напрям «концеп- 

туальної каліграфії», теж надихнутий новаційним духом Заходу, проте 



263 

при збереженні впізнаваних іконографії та стилістики, властивих  

для Китаю.  

Серед новітніх публікацій варто виділити книги та статті куратора 

Східного відділу Британського музею Джессіки Роусон [1]. Вона 

з‟ясовує роль престижних імпортованих виробів у побуті китайських 

еліт [2], підкреслює вагу культурних обмінів і кліматичних змін для 

вдосконалення бронзових і нефритових виробів уже в ранніх династіях 

[3]. Для вивчення обраної теми становлять інтерес кілька нещодавно 

захищених в Україні й Китаї дисертацій. Згадаймо серед їх авторів 

Чжоу Чена [4], Гу Сінчена [5], Ольгу Новікову [6], Ван Вейжуна [7], 

Ван Шусяня [8], Наталю Стрижко [9] та ін.  

Виникає прагнення виявити спільні риси та відмінності в усіх 

аспектах орнаменту: в архітектурі, книжковому оформленні, на меблях, 

одязі, посуді, зброї тощо, простежити схожі технології обробки 

матеріалу, аналогічний інструментарій і подібні техніки виконання. 

Проте на заваді постає низка труднощів, які випливають із гетеро- 

генності самого об‟єкту дослідження. Річ у тім, що форми, декор, 

орнаменти далекосхідного походження, зокрема Китаю, й західні 

аналоги, зосібна українські, мають значні відмінності в першу чергу 

через несумісність історико-культурного розвитку, нетотожні компо- 

зиційні принципи, прийоми письма, символіку, стилістику. Все це 

ускладнює їх зіставлення, робить майже неможливим екстраполяцію 

методики вивчення з одного національного матеріалу на інший.  

Нині активізується міжнаціональна взаємодія, обмін досягненнями, 

спільні проєкти китайських і європейських майстрів. Але попри кіль- 

кісні здобутки та величезну потребу у вивченні багаторівневих 

взаємовпливів, у мистецтвознавстві бракує комплексного висвітлення 

зазначеної проблематики. Довго вважалося, що культура Китаю роз- 

вивалась ізольовано від інших регіонів світу, хоча виявлялися давні 

тривалі контакти між віддаленими країнами. Великий Шовковий  

шлях ще наприкінці 1 тис. до н. е., став «артерією» обміну товарами  

й ідеями.  

Міфологічні уявлення Китаю визначає релігійний синкретизм. Мова 

мистецтва просякнута символами, що відтворюють картину бачення 

Всесвіту, зокрема в орнаменті. Насамперед ідеться про жіноче (інь)  

і чоловіче (ян) начала. Зооморфні мотиви – ремінісценції уявлень про 

тварин, яких вважали духами предків – згодом пов‟язали зі стихіями, 

ідеями створення світу та часу. Вони набули більшого поширення, ніж 

рослинні орнаменти. Особливе місце належало дракону, феніксу, тигру, 

черепасі. Дракон вважався символом щастя, символізував імператора. 

Фенікс – посланник вітру, згодом – символ людських чеснот, втілення 

елементу Інь. Тигр символізує захист від ворогів і злих духів.  



264 

Черепаха – емблема довголіття, витривалості, сили. Тлумачення смислу 

мотивів у китайській культурі пов‟язане з анімізмом, одним із тра- 

диційних концептів, де духовне домінує над матеріальним, адже душа 

може існувати окремо за житті та після смерті.  

Витоки символізму вбачаємо в ранніх мантичних практиках, 

систематизованих у «Книзі Змін» (І-цзін). Вона сформувалася в добу 

Західної Чжоу, стала одним із основних текстів китайської духовної 

традиції. Одночасно з функцію ворожби, І-цзін формував універсальну 

модель світу, засновану на поєднанні принципів інь та ян, пред- 

ставлених «перерваними» та «цілими» лініями. В комбінації вони 

утворюють 8 триграм (Багуа), їхній подальший синтез дає 64 гек- 

саграми, позначаючи можливі стани та процеси у природі й суспільстві. 

Відтак символи з умовних позначень або засобів мантики поступово 

перетворилися на багаторівневу мову, відображаючи уявлення про 

структуру космосу, мінливість явищ і взаємодію протилежних начал. 

Це вплинуло на становлення орнаментальних систем, декоративної 

форми та всієї знакової культури.  

Орнамент у китайському мистецтві формувався як носій космо- 

логічних, релігійних і соціальних смислів, а не суто декоративний 

елемент, що зумовлено раннім поєднанням утилітарних предметів  

із сакральними функціями. Найдавніші орнаментальні форми фіксуємо 

в неоліті (культури Яншао й Луншань), де спіралі, меандри, зигзаги  

та стилізовані зооморфні мотиви пов‟язувалися з уявленнями про 

природні сили, тварин-тотемів і циклічність буття. В бронзових 

виробах епохи Шан–Чжоу домінує маскоподібний мотив «таотє», який 

трактують як символ духовної присутності або охоронної сили, 

важливий елемент ритуальної культури.  

Надбання Китаю вплинули на розвиток народів, які населяли 

території Монголії, Тибету, Індокитаю, Кореї, Японії, навіть 

євроазійського степу. Китайська культура базувалася на близькості до 

природи, прагненні до духовної досконалості, пошуку гармонії  

в кожному явищі природи.  

На Заході домінує об‟єктивне зображення природи, моделювання 

тяжіє до тривимірності, просторовості. Східне мистецтво, включно  

з ісламським, більше передає стан і характер, ніж правдоподібність, 

акцентує декор і красу поверхні. Проте в середньовічній Європі 

духовне панувало над матеріальним у суспільному житті й ідеології, 

розквітала символоцентрична творчість, яка славила Творця. Суб‟єктні 

наміри й емоції зумовлювали прагнення до внутрішнього духовного 

вираження, суголосного з виразністю китайського мистецтва.  

На відміну від Заходу, на Сході центром пізнання стала природа,  



265 

а не людина. Художники не намагаються відобразити життя, вони ніби 

самі стають його продовженням.  

Епоха колоніалізму робить системним і культурно відчутним 

знайомство Європи з Китаєм. Поширення в добу рококо напряму 

шинуазрі відбивало захоплення Заходу формами, орнаментами, 

символікою Далекого Сходу. Та це була лише зовнішня, декоративна 

сторона культури. Чергова хвиля замилування орієнталізмом підій- 

мається в еклектичну добу другої половини ХІХ ст. Західних митців 

приваблює гармонія, порядок і цілісність, збережені на Сході  

та в архаїчних, примітивних, простонародних і наївних творах усіх 

континентів. У них вбачали взірці художнього синтезу, що імпонував 

Європі як нова форма пізнання світу. Звернення до витоків сприяло 

формуванню споріднених стилів, які в різних країнах отримали назву 

Ар Нуво, Ліберті, Модерн, Югендштіль тощо.  

Не випадково саме тоді в Україні, як і у всій Європі, спостерігається 

сплеск інтересу до простонародної творчості. Романтично налаштовані 

ентузіасти бачили в спадщині фольклору (зосібна візуального) плідний 

грунт для майбутнього національного відродження. Вчені-реалісти 

застерігали, що село завжди було радше зберігачем-інтепретатором 

традиційних форм, а не творцем нових, які виникали переважно  

в містах і місцях етнічних контактів.  

Не можна не помітити в європейській орнаментиці впливів орієнту, 

зумовленого, зокрема, мігрантами неолітичної революції, що колоні- 

зували Анатолію, Балкани, Україну, лишаючи по собі пам‟ятки, вра- 

жаючи подібні до. кераміки Ян Шао. Подальші сторінки українського 

орієнту – впливи ірано- й тюркомовних племен античності та середньо- 

віччя, чиї нащадки кочували в Причорномор‟ї до нового часу. Південь 

України тривалий час контролювали Хазари, Кримці, Османи. Візерун- 

ки українського ткацтва й вишивки споріднені з Анатолією, Кримом, 

Іраном, а ногайскі ремісники Херсонської губернії ще в ХІХ столітті 

брали тут участь у кустарних виставках, отримуючи призи за вироби  

з повсті.  

Взаємозв‟язки з орнаментикою Китаю значно дискретніші. Важко 

зіставляти Україну, фронтир між умовними Сходом і Заходом, із кіль- 

катисячолітньою Срединною імперію, що мислилася центром світу, 

мала безперервну історію, міські традиції. Сталося так, що українська 

культура тяжіє до сільських цінностей, їй притаманні не софісти- 

кованість, а простота. Коли тлумачення символіки орнаментів у Китаї 

спирається на багатовікову літературу, українська саморефлексія в цій 

галузі ще не повністю реалізувалася.  

Чи не тому в Україні, «не маючи синхронно зафіксованого в дже- 

релах або достовірно збереженого словника давньої знакової системи, 



266 

сучасники іноді змушені вдаватися до аналогій або власних асоціацій» 

[10]. Отож освоєння китайського досвіду може бути вельми корисним.  

 

Література: 

1. Rawson, Jessica. Mysteries of Ancient China. London : British 

Museum Press. 1996. 

2. Rawson, Jessica. Ordering the exotic: ritual practices in the Late 

Western and Early Eastern Zhou. Artibus Asiae: journal. Vol. 73, no. 1. 

Kansas – Zurich, 2013. P. 5–76. 

3. Rawson, Jessica. Shimao and Erlitou: new perspectives on the origins 

of the bronze industry in central China. Antiquity: journal. Vol. 91, no. 355. 

Cambridge University Press, 2017. doi:10.15184/aqy.2016.234. 

4. Чжоу Чен. Китайська каліграфія: від традиції до практики засто- 

сування в сучасному дизайні [Дисертація кандидата мистецтвознав- 

ства, Харківська державна академія дизайну і мистецтв]. 2016. 

https://www.ksada.org/doc/chen_aref_online.pdf  

5. Гу Сінчен. Науковий дискурс дослідження традиційного живо- 

пису Китаю в європейському та американському мистецтвознавстві 

[Дисертація доктора філософії, Харківська державна академія дизайну  

і мистецтв]. 2021. https://www.ksada.org/pdf1/Anotaciia-Gu-Sinchen.pdf  

6. Новікова, О. В. Китайський фарфор в музеях України: історія 

колекцій та атрибуція творів [Дисертація доктора філософії, 

Національна академія образотворчого мистецтва та архітектури]. 2021. 

https://drive.google.com/file/d/1QdSrBDSgv8ObbfCrQM4wLpwiypEqYI6

W/view  

7. Ван Вейжун. Тенденції дизайну китайської ієрогліфіки в сучас- 

ному візуальному просторі [Дисертація кандидата мистецтвознавства, 

Харківська державна академія дизайну і мистецтв]. 2023. 

https://www.sc.ksada.org/pdf1/WANG_WEIRONG-vysnovok.pdf  

8. Ван Шусянь. Дослідження образності візерунків  

журавлів у традиційній китайській культурі [D]. Університет  

фінансів та економіки Цзянсі, 2023. 67 с. 

王书显.中国传统鹤纹样的意象研究[D].江西财经大学,2023. 67页。 

9. Стрижко Наталія. Концептуальна каліграфія як феномен сучас- 

ного візуального мистецтва Китаю. [Дисертація доктора філософії. 

Національна академія образотворчого мистецтва й архітектури, Київ]. 

2024. 

10. Кара-Васильєва Т. Декоративне мистецтво України ХХ століття. 

У пошуках «великого стилю». Київ : Либідь, 2005. 280 с. 

 

 

 


