
270 

НАПРЯМ 8. СХІДНІ МОТИВИ  

В ЛІТЕРАТУРНОМУ ДИСКУРСІ 
 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-69 

 

Дудар Я. О. 

асистентка кафедри порівняльної філології східних  

та англомовних країн 

Дніпровського національного університету імені Олеся Гончара 

м. Дніпро, Україна 

 

ВСТУПНА СТАТТЯ ХІРАЦУКА РАЙЧЬО  

«СПОЧАТКУ ЖІНКА БУЛА СОНЦЕМ»  

ЯК ПОЧАТОК ЖІНОЧОГО ДИСКУРСУ ЕПОХИ ТАЙШЬО 

 

У статті проаналізовано програмний текст Хірацука Райчьо, який 

став ідеологічним підґрунтям японського фемінізму початку ХХ сто- 

ліття. Розглянуто соціокультурні передумови появи журналу «Сейто», 

використану авторкою метафорику та її полеміку з патріархальною 

традицією через деконструкцію поняття «справжня людина». 

Для розуміння передумов виникнення жіночого дискурсу  

(女の言説), необхідно проаналізувати соціально-політичну ситуацію 

Японії в епоху Мейджі (1868–1912). Якщо попередня доба Едо,  

що тривала понад 250 років, забезпечила розвиток мистецьких жанрів  

і творчої свободи, то епоха Мейджі стала її протилежністю. Це був 

період посиленого імперіалістичного та патріархального тиску, що 

проявлявся не тільки як у зовнішній, так і внутрішній політиці. Жінки не 

мали права власності, а їхні економічні права та свободи були надзвичайно 

обмеженими [1, с. 374], не кажучи вже про виборювання права на вищу 

освіту та працю. Насамперед Революція Мейджі дала можливість 

японській жінці ознайомитися зі становищем жінок на Заході, що стало 

поштовхом до прокладання ідеологічного містка – переосмислення 

концепції «нової жінки» (新しい女), її досвіду та проблем.  

Постать Хірацука Райчьо (1886–1971) вирізняється поміж сучасниць 

завдяки її походженню з високоосвіченої родини. Її батько був держ- 

службовцем уряду Мейджі, а потім викладачем, а мати – лікаркою, що 

мала зв‟язки з однією з гілок сім‟ї Токуґава. Для порівняння, Вірджинія 

Вульф, що народилася у 1882 році не отримала формальної вищої 

освіти, натомість Райчьо виборола дозвіл у свого батька вступити  



271 

до Японського жіночого університету, заснованого у 1901 році. Обидві 

діячки були привілейованими, що дозволяло їм здобувати знання  

й не перейматися проблемою виживання, актуальною для більшості 

жінок того часу. Водночас варто зауважити, що проблема «неосвіченої 

доньки освіченого батька», була поширена не тільки у Європі,  

але і в Японії, адже не кожна жінка могла протистояти суспільному  

та сімейному тиску, або мала фінансові можливості для навчання  

або творчості.  

Саме навчання в університеті стало головним поштовхом в житті 

Райчьо, що спрямував її на шлях боротьби за емансипацію жінки.  

Під час навчання вона не лише знайшла та зібрала біля себе 

талановитих посестер, але й надихнулася ідеями директора-засновника 

Нарусе Дзьодзо (1858-1919). Його праця «Жіноча освіта» (女子教育, 

1896 р.) [1, с. 405; 4], переконала Райчьо навчатися саме під його 

керівництвом. Нарусе виокремив три головні принципи: виховання 

жінок як особистостей, виховання жінок як жінок, та виховання жінок 

як громадянок [1, с. 405]. Райчьо згадувала у автобіографії про 

глибокий вплив цих ідей, а дослідниця історичної фемінології Такара 

Руміко (1932-2021) пізніше зауважила, що Нарусе не просто дав освіту 

своїм студенткам, а сформував їхній світогляд, відгомін якого 

простежується в їхніх роботах [1, с. 407].  

У 1911 році, після закінчення університету, Райчьо разом зі своїми 

посестрами надрукувала свою програмну статтю для новоствореного 

журналу «Сейто» («青鞜»). Назва перекладається як «Синя панчоха»  

і є самоіронічним посиланням на глузливий термін, поширений  

в Англії XVIII століття. Робота під назвою «Спочатку жінка була 

Сонцем» (元始女性は太陽であつた) мала на меті проголошення 

претензій на перегляд прав жінок і закріплення новаторської ролі 

журналу. Це був перший друкований журнал, створений виключно 

жінками. Хоча «Сейто» не планувався як суто літературний журнал, 

але у 1911-1916 роках у ньому друкувалися романи, вірші, переклади  

та унікальні ілюстрації. Запеклі дискусії, започатковані на його 

сторінках залишаються актуальними в японському суспільстві і досі. 

У тексті «Спочатку жінка була Сонцем» Райчьо звертається  

до культурних витоків – сінтоїстської хроніки «Коджікі» та «Ніхон 

Шьокі» (日本書紀, VIII ст. н.е). Головний образ «Сонця», про яке 

йдеться, – це Аматерасу (天照大御神), богиня Сонця і праматір 

імператорського роду. Авторка протиставляє цьому образу сучасний 

стан речей: «Але зараз жінки є Місяцем» [4, с. 9]. Це алюзія на брата 

богині, Цукуйомі (月読命), який жив у темряві ночі. Ця метафора 

ілюструє історичну інверсію гендерних ролей та соціальну 



272 

несправедливість, закликає поглянути на культурний спадок і роль 

жінки у створенні Японії.  

У тексті звучить відома афірмація: «Ми були справжніми людьми.» 

(真正の人であった ) [4, с. 9], за допомогою якої авторка доводить, що 

жінки також є повноцінними, тобто «справжніми» людьми. Райчьо 

вбачала проблему в тому, що слово «хіто» (人 – людина) у свідомості 

сучасників асоціювалося переважно з «чоловіком» (男 – отоко). 

Свідомо чи ні, але це була перша сходинка до розуміння проблеми 

тогочасної мови і необхідності її деконструкції. Райчьо мала за мету 

змінити цю усталену і несправедливу конотацію, підсвітити мовну та 

суспільну проблему, які дискримінували жінок, зробити їх очевидними. 

Райчьо та її посестри різнилися у шляхах окремих питань (зокрема, 

відома полеміка з Йосано Акіко щодо захисту матерів) [2; 6; 7], проте 

вони були єдині у підтримці права жінки на вибір. Тому у тексті Райчьо 

використовує метафору журналу як «дитини» (子供), яка може наро- 

дитися і «слабою на голову» (低能児), «потворою» (奇形児), або «недо- 

ношеною» (早生児) [4, с. 10]. Вживання такої образливої та табу- 

йованої лексики лише підкреслює емоційність авторки та жорстокість 

суспільного осуду приватного життя жінок. Водночас це і демонстрація 

прийняття та любові до свого «творіння», виклик патріархальному 

устрою. 

Важливо зазначити, що «письмова мова» (書き言葉), якою послу- 

говується Райчьо, історично була кодифікована як чоловіча, а не жіно- 

ча. Авторка лише стояла біля витоків формування власне жіночого 

дискурсу. Сам процес деконструкції мови та пошук нових засобів жіно- 

чого самовираження продовжиться в епоху Шьова, зокрема завдяки 

наступниці Райчьо – Хасеґава Шіґуре (1878-1941), яка у 1928 році 

заснувала видання «Жіноче мистецтво» (女人芸術).  

Також Райчьо проголошує план пошуку «геніїв»  

(天才を求めようと思う) [4, с. 11] серед жінок. Вона окреслює амбітну 

мету – відкрити світові жінок-мисткинь, стверджуючи, що «геній не є 

ні чоловічого, ні жіночого роду» (天才は男性にあらず、女性にあらず) 

[4, с. 11]. Кожна її теза – це заява про право жінок бути рівними  

з чоловіками, не ховатися в їхній тіні, а бути самодостатніми особис- 

тостями. 

Об‟єктом критики Райчьо була не лише політика Мейджі, а й пози- 

ція її попередниць, які, на її думку, недостатньо боролися із суспільною 

дискримінацією. Тому перша стаття одночасно апелює як до жінок, так 

і до чоловіків, адже просвітницька робота була абсолютно необхідною. 

Своєю статтею Райчьо провела чітку історичну межу: мисткині  



273 

як Хіґучі Ітійо (1872–1896) – це «жінки минулого» (過去の日本の女),  

а сама Райчьо – «нова жінка» (自分は新しい女である) [1, с. 261]. 

Попри цю критику, авторка добре усвідомлювала, що вона завдячує 

своїм попередницям, що неймовірними зусиллями досягли успіху  

та визнання як «професійні письменниці» [1, с. 251]. 

Вступна стаття стала потужним першим маніфестом, що окреслив 

перехід від жінки як об‟єкту до суб‟єкту в японському жіночому дис- 

курсі. Використовуючи потужні культурні метафори та деконструюючи 

поняття «справжня людина», Райчьо не тільки кинула виклик патрі- 

архальній системі свого часу, але й заклала фундамент для фемініс- 

тичної критики епохи Шьова. Її прагнення усвідомлення суспільством 

проблем жінки та повернення статусу «людини» та «генія» стало 

рушійною силою для цілої низки послідовниць, яка в згодом почали 

зміну літературного курсу Японії.  

 

Література: 

1． 岩淵 宏子. 女性表象とフェミニズムー日本近現代女性文学を

読む. 東京 : 翰林書房, 2024. 552 頁.  

2． 鈴木 裕子. 山川菊栄評論集. 東京 : 岩波書店, 1990. 328 頁. 

3． 千葉 俊二, 坪内 祐三. 日本近代文学評論選 (明治・大正篇). 東

京 : 岩波書店, 2003. 420 頁. 

4． 平塚 らいてう. 平塚らいてう評論集 / 編 : 小林 登美枝, 米田 佐

代子. 東京 : 岩波書店, 1987. 350 頁. 

5． 堀場 清子. 『青鞜』女性解放論集. 東京 : 岩波書店, 1991. 367 頁. 

6． 森 まゆみ. 伊藤野枝集. 東京 : 岩波書店, 2019. 442 頁. 

7． 與謝野 晶子. 与謝野晶子評論集 / 編 : 鹿野 政直, 香内 信子. 東

京 : 岩波書店, 1985. 359 頁. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


