
295 

Література: 

1. Mah A. Y. Chinese Cinderella and the Secret Dragon Society.  

New York : HarperCollins, 2004. 256 p. 

2. Moioli M. Ye Xian and her sisters. The role of a Tang story  

in the Cinderella cycle : doctoral thesis. 2018. 319 p. URL: 

http://hdl.handle.net/10803/462102 (date of access: 10.12.2025). 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-585-6-76 

 

Сенчило-Татліліоґлу Н. О.  

кандидат філологічних наук, доцент, 

доцент кафедри туристичного супроводу  

Університету імені Ататюрка 

м. Ерзурум, Туреччина 

 

ТОПОГРАФІЯ РОЗЩЕПЛЕНОЇ ІДЕНТИЧНОСТІ У НАРАТИВІ 

ОРХАНА ПАМУКА 

 

Сучасний літературний канон надає місту статус повноцінного 

героя, чия складова просторово-психологічна природа часто визначає 

дію, свідомість персонажів та ідейний зміст твору [4; 5]. В контексті 

турецької літератури ХХ–ХХІ століть феномен Стамбула набуває 

особливої значущості, ставши не лише фоном, а й центральним 

суб‟єктом художнього дослідження культурної та ідентитійної транс- 

формації, що ми можемо побачити на прикладі творів Ахмета Хамді 

Танпинара, Саїта Фаїка Абасияника, Орхана Памука. Орхан Памук, 

лауреат Нобелівської премії (2006), у своєму творчому доробку зводить 

цей урбаністичний сюжет до рівня художньої філософії, де місто є 

матеріалізованою проекцією колективної психіки. Його автобіогра- 

фічний роман «Стамбул: Спогади та місто» (2003) є ключовим текстом 

для розуміння цього процесу, оскільки тут авторський наратив про 

власне становлення нерозривно сплетений з топографією міста, що 

переживає глибоку кризу ідентичності. Літературознавці досліджують 

різні аспекти реалізації міста у творах Орхана Памука. Зокрема Кугу 

Tекін аналізує меланхолійне конструювання образу Стамбула в пам‟яті 

Памука як провідний елемент його літературної топографії [3].  

В українському науковому контексті Семіх Кая порівнює способи 

тематизації міського простору в українській та турецькій літературах, 

тоді як Олексій Сухомлинов тлумачить автобіографічний наратив 



296 

Памука як форму репрезентації урбаністичного досвіду та ідентичності 

[2; 6]. 

Актуальність дослідження полягає в міждисциплінарному поєд- 

нанні літературного аналізу з урбаністичними та культурологічними 

підходами. У світі глобалізації та конфліктів ідентичностей досвід 

міста як палімпсесту культурних шарів, описанний Памуком, стає 

парадигматичним. Стамбул у його викладі – це не гібрид поєднання 

східної екзотики та західного раціоналізму і модерну, а травмований 

простір, що більше не відчуває себе цілісним, що робить книгу 

джерелом для осмислення подібних процесів у постімперських та 

постколоніальних суспільствах. 

Проблема дослідження полягає в необхідності системного аналізу 

того, як саме топографія (конкретні місця, маршрути, простори)  

в романі стає основним мовним засобом для вираження розщепленої 

ідентичності. Ми виходимо з гіпотези, що Орхан Памук конструює  

не описову, а діагностичну карту, де кожен топос (будинок, вулиця, вид 

на Босфор) є симптомом культурної травми, зумовленої розривом між 

імперським минулим та вестернізацією, що породжує ностальгічну 

меланхолію (hüzün) міста, а разом з ним і героя. 

Метою статті є виявлення механізмів та функцій топографії  

у формуванні наративу про розщеплену ідентичність у книзі Орхана 

Памука «Стамбул: Спогади та місто». 

Концепт hüzün є центральною лінзою, через яку О. Памук сприймає 

та картографує місто. Це не індивідуальна меланхолія, а колективна, 

свідомо успадкована туга, що формує світогляд стамбульця.  

Її джерело – травма втрати імперської ідентичності та величі після 

падіння Османської імперії. Вже на перших сторінках твору автор 

пише про місто, що «Коли я народився, (...), він переживав свої 

найсумніші дні слабкості, бідності, занедбаності та ізоляції. Згадки 

про минулу велич Османської імперії, бідність і руїни, що заповнювали 

місто і навівали смуток, – ось з чим впродовж всього мого життя 

асоціювався Стамбул» [1, с. 15].  

У наративі Памука hüzün виконує дві ключові функції. Перша – 

фільтр сприйняття, що зумовлює вибір об'єктів уваги – не сучасні 

будівлі, а руїни, згорілі особняки, занедбані яли, темні вулиці. Місто 

зображується як занедбаний музей. Друга функція – емоційна рамка. 

Це почуття легалізує та романтизує стан приреченості, роблячи 

пасивність і споглядання основною життєвою та наративною позицією. 

Таким чином, hüzün у Орхана Памука – це не тема, а скоріше метод 

урбаністичного аналізу. Він перетворює фізичну топографію на психо- 

логічну топографію, де кожен простір є носієм меланхолійного 



297 

наративу про втрату. Ця колективна оптика визначає, що саме на карті 

міста стає значущим для розповіді про розщеплену ідентичність. 

У романі «Стамбул: Спогади та місто» топографія – це не нейт- 

ральна декорація, а активна сила, що формує свідомість. Кожен 

конкретний простір функціонує як симптом і водночас джерело 

розщепленої ідентичності, матеріалізуючи абстрактний hüzün у конк- 

ретних образах. 

Сімейний особняк у районі Нішанташи – це центральний мікро- 

топос, де відбувається первинне становлення «я» героя через призму 

втрати. Його просторова організація мімікрує під стан імперії  

та родини. Високі стелі, темні коридори, кімнати, закриті від сонця 

килимами. У дитячих спогадах Орхана Памука, його дім не асоцію- 

ється з затишком, він швидше нагадує будинок-музей, у якому життя 

протікає повільно, ніби, у напівсні. «Мовчазне фортеп’яно”, “завжди 

заперті буфети, за стеклами яких були виставлені китайський 

фарфор, чашки, срібні сервізи, цукорниці, табакерки, кришталеві 

фужери, флакони для рожевої води, тарілки, курильниці для ладану....» 

[1, с. 17]. Автор зображує речі як носії пам‟яті про минуле: меблі, 

годинники, книги, портрети, фотографії – це не предмети побуту,  

а реліквії, що нагадують про більш багату та світле минуле. Вони 

викликають не теплі спогади, а відчуття смутку, засвідчуючи минуле 

життя. «Предмети обстановки, що заповнювали вітальні на кожному 

поверсі, були, як мені здавалося, розставлені тут не для того, щоб 

серед них жити, а для того, щоб серед них вмирати» [1, с. 18]. 

Підвіконня та вікна стають найважливішими точками, за якими 

відкривається невідомий світ міста-пам‟яті. «Задні вікна нашого 

будинку виходили в сад […]. Там, серед кипарисів і лип, стояв 

напівзруйнований особняк, збудований для Хайреттіна паші ...». Герой 

«спрямовував погляд у вікно, за яким виднілися пагорби, звивисті 

вулички, що спускаються до моря...» [1, с. 88]. Він годинами дивиться  

з вікон на вулиці та Босфор. Це позиція спостерігача, який фізично 

знаходиться всередині занепадаючого світу (будинок, імперія), але 

психологічно, ніби дистанційований від нього. Вікно символізує саме 

це розщеплення: бути тут, але мріяти бути «там», у зниклому минулому 

чи невизначеному майбутньому. 

Прогулянки вузькими вулицями Чукурджуми та інших старих 

кварталів – це основний наративний механізм дослідження міста.  

«Те, що здалеку здається прекрасним містом, насправді – лабіринт 

вузьких, крутих, брудних і безликих вулиць, хаотичне нагромадження 

будинків і дерев...» [1, с. 214]. Вулиці не ведуть до якоїсь 

монументальної мети – собору чи площі. Вони заплутані та безвихідні, 



298 

що відображає стан свідомості самого героя та міста, що блукає  

у пошуках втраченої ідентичності. 

Герой читає місто не по фасадах, а по шрамах. Його погляд 

автоматично вихоплює зруйновані особняки (кон‟яки), чорні сліди 

пожеж на стінах, порожні ділянки. Це все говорить про «Бідність, 

поразки і руїни...» [1, с. 248]. Це не археологія, а психологічна патологія 

простору. Місто постійно свідчить про власну смерть, а прогулянка 

перетворюється на подорож вздовж місць в який життя ледь-ледь 

жевріє, або взагалі відсутнє. 

Хоч автор і пише, що «Босфор – душа Стамбула, у ньому місто 

черпає сили.» [1, с. 54]. Однак Босфор у Памука позбавлений екзо- 

тичного блиску. Він стає головною сценою для демонстрації hüzün. 

Дерев'яні прибережні особняки (яли) – не окраса, а хворі організми. 

Вони зображаються як символи руйнування. Памук детально описує 

їхнє гниття, похиленість, закинутість. Вони – тіла занепалої османської 

цивілізації, які ще не розклалися остаточно, але вже неживі. Їхня  

краса – це краса кінця. Види на Босфор рідко пов'язані з активним 

перетином чи відвідуванням. Натомість це види здалеку: з вікна,  

з пагорба, з парома. Ця дистанція перетворює Босфор на картину, 

натюрморт, що можна меланхолійно споглядати, але не можна відчути 

як живий простір. Він стає екраном для проекції туги. 

Найсильнішим топосом розщеплення є не вулиця чи будинок, а саме 

вид на місто з відстані. Орхан Памук неодноразово називає панораму 

Стамбула «трупом» чи «мертвим тілом». Це ключова метафора. 

Спостерігач (герой) і спостережуваний (місто) зв'язані спільним 

діагнозом – смертю, що настала у минулому. «Ти як і твій Стамбул, – 

шепчуть мені вулиці, – живий мрець, дихаючий труп, руїна, у якої  

і у теперішньому і в майбутньому немає нічого, крім зневіри і бруду»  

[1, с. 296].  

Завдяки чорно-білими фотографіям таких майстрів, як А. Гюлер,  

на знімках якого місто зафіксоване в його найбільш похмурий, 

знедолений період, герой навчається бачити свій рідний Стамбул очима 

західних мандрівників і місцевих фотографів-меланхоліків. Таким 

чином, його ідентичність будується через засвоєний, відсторонений, 

естетизований погляд на власне життя. Це кульмінація розщеплення: 

він відчуває себе не мешканцем, а критиком та музеєзнавцем власного 

існування. Отже, топос у Памука завжди подвійний: це і конкретне 

місце, і його образ у свідомості героя, що сформований фільтром 

колективної туги. Простір стає дзеркалом, у якому місто та його 

мешканець пізнають себе як травмованих, розділених і приречених  

на пасивне споглядання власного занепаду. 



299 

Висновки. Отже, топографія у творі Орхана Памука «Стамбул: 

Спогади та місто» є основним наративним інструментом для репре- 

зентації кризи ідентичності. Памук послідовно відмовляється від 

абстрактних роздумів на користь конкретних, матеріальних образів, де 

кожен топос функціонує як симптом. Будинок, вулиця, вид на Босфор 

стають не просто місцями дії, а активними носіями смислу,  

що матеріалізують внутрішній конфлікт. Концепт hüzün виступає  

не просто як тема, а як фундаментальна оптика сприйняття. Ця колек- 

тивна меланхолія, породжена втратою імперської величі, детермінує 

весь вибір і інтерпретацію просторів. Вона змушує героя-спостерігача 

бачити в місті не сучасність, а музей власного занепаду, тим самим 

трансформуючи фізичну топографію в психологічну. Аналіз ключових 

топосів (будинок, вулиці, Босфор) виявляє їхню подвійну природу  

як матеріальних об'єктів і ментальних образів. Розщеплена ідентичність 

героя формується через інтерналізацію «чужого» погляду, зокрема, 

західних мандрівників та чорно-білої фотографії. Це призводить  

до такого парадоксу: щоб відчути себе стамбульцем, потрібно погля- 

нути на себе очима стороннього спостерігача. Отже, наратив Орхана 

Памука в «Місті спогадів» пропонує потужну модель розуміння міста 

як тексту, «читання» якого розкриває не лише його архітектурну,  

а й психічну структуру.  

 

Література: 

1. Pamuk O. Ġstanbul. Hatıralar ve ġehir. Ġstanbul : Yapı Kredi 
Yayınları. 2025. 358 s.  

2. Sukhomlynov, O. “Ġstanbul: Memorıes and the City”: Orhan Pamuk‟s 

autobiographical novel as a narrative of urban experience. Philological 

Treatises. 2025. Vol. 17, № 2. P. 7–15. DOI: https://doi.org/10.21272/ 

Ftrk.2025.17(2)-1 

3. Tekin, K. Orhan Pamuk‟un hafızasında bir melankoli kaynağı: 

Ġstanbul. Folklor. Edebiyat. 2018. Vol. 24, № 95. С. 203–212. DOI: 

10.22559/folklor.194 

4. Westphal, Bertrand. Geocriticism: Real and Fictional Spaces / 

Translated by Robert T. Tally Jr. New York : Palgrave Macmillan, 2011.  

212 p. 

5. Інґарден Р. Дослідження з естетики / Пер. з пол. Київ : Вид-во 

Соломії Павличко «Основи», 2005. 560 с.  

6. Кая, С. Розвиток та модифікація теми міста в українській  
і турецькій літературах : монографія. Київ : Київський ун-т ім. Б. Грін- 

ченка, 2017. 208 с. 

 

 


