
18 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-578-8-3 

 

ВІЙНА ЯК ВИПРОБУВАННЯ ЛЮДСЬКОЇ 

ВІДПОВІДАЛЬНОСТІ: ФІЛОСОФІЯ НАДІЇ Й МУЖНОСТІ 

 

Вороновська Л. Г.  

кандидат філософських наук, доцент,  

викладач кафедри соціальних і гуманітарних дисциплін 

Навчально-науковий інститут цивільного захисту  

Національного університету цивільного захисту України 

м. Черкаси, Україна  

 

Війна завжди постає найгострішим випробуванням людського 

буття, межовою ситуацією, у якій оголюються не лише соціальні та 

політичні суперечності, а й глибинна сутність людини. У контексті 

російсько-української війни питання людської відповідальності набуває 

екзистенційного змісту: воно виходить за межі моральних приписів чи 

громадянського обов‟язку і перетворюється на форму духовного 

самоствердження. Відповідальність – це не лише усвідомлення наслід- 

ків власних дій, а й готовність прийняти на себе тягар спільного болю, 

боронити гідність, свободу, життя. 

Філософія надії й мужності, що розкривається у творах Г. Марселя, 

Е. Фромма, П. Тілліха, а також у сучасній українській думці, надає 

людині внутрішніх ресурсів для подолання відчаю та збереження сенсу 

у світі руйнації. Надія стає не втечею від реальності, а актом віри  

у можливість добра, у здатність людини відновити зруйноване. 

Мужність же постає як відповідь на страх, як духовна сила, що 

дозволяє залишатися людиною в нелюдських умовах. 

Отже, осмислення війни як випробування людської відповідальності 

відкриває простір для філософського аналізу сучасного українського 

досвіду. Воно вимагає нового погляду на взаємозв‟язок свободи, 

гідності, любові та жертовності – тих духовних основ, на яких трима- 

ється людяність навіть у найтемніші часи. 

Війна є граничним станом буття, у якому найповніше виявляється 

внутрішня істина людини. У часи зламу та катастрофи людська 

свідомість стикається з випробуванням власної сутності – здатності 

залишатися людиною, не втрачаючи віри, надії та відповідальності.  

В умовах війни, що триває в Україні, ці категорії набувають  

не абстрактного, а життєво реального змісту: вони перетворюються  

на умови збереження духовної рівноваги й гідності. 



19 

Відповідальність стає не просто етичним поняттям, а формою 

самоствердження людського духу. Як зазначає М. Бердяєв, «відпові- 

дальність є вищою формою свободи, адже лише вільна людина здатна 

відповідати за себе та за світ» [1, с. 73]. У цьому сенсі війна виявляє 

глибину свободи як морального обов‟язку, що вимагає активної 

присутності в світі навіть тоді, коли світ руйнується. 

Поняття відповідальності в умовах війни набуває екзистенційного 

виміру. Воно означає не лише виконання обов‟язку, а й готовність 

прийняти наслідки власного вибору перед обличчям зла та страждання. 

Як слушно зазначає С. Кримський, «відповідальність є внутрішньою 

формою духовної зрілості, що визначає гуманістичний горизонт буття 

людини» [2, с. 142]. 

У контексті українського досвіду війни відповідальність – це насам- 

перед відповідь на заклик історії. Вона виявляється в актах самопо- 

жертви, солідарності, у прагненні зберегти життя інших навіть ціною 

власного. Цей вимір відповідальності не можна звести до морального 

припису – це форма духовної свободи, яка є джерелом людяності. 

М. Попович підкреслював, що «бути людиною – це насамперед 

здатність не відмовлятися від себе під тиском обставин» [3, с. 91]. 

Війна стає саме тим простором, де така здатність перевіряється у всій 

повноті. 

Надія – це не ілюзія, а духовна дія, що утримує людину у просторі 

сенсу. Г. Марсель визначав надію як «внутрішнє свідчення віри в буття, 

навіть коли зовнішній світ заперечує його можливість» [4, с. 28]. 

У війні надія стає силою опору небуттю. Вона дозволяє людині не 

розчинитися у відчаї, зберегти зв‟язок із майбутнім, навіть коли 

теперішнє наповнене руїною. Е. Фромм наголошував, що справжня 

надія «не є очікуванням дива, а виявом творчої активності духу»  

[5, с. 112]. Тому надія у воєнному контексті є не втечею від реальності, 

а здатністю діяти у світі, який потребує відновлення. 

Віктор Франкл, переживши жахи концтаборів, писав, що «той, хто 

знає, заради чого живе, може витримати будь-яке як» [7, с. 104].  

У цьому сенсі надія є не лише почуттям, а актом смислотворення,  

що дозволяє людині залишатися цілісною попри страждання. 

Пауль Тілліх у праці «The Courage to Be» визначає мужність як 

«самоствердження буття всупереч страху небуття» [6, с. 34]. Страх, 

особливо у воєнних реаліях, є не лише емоційним станом, а онтоло- 

гічною загрозою, що руйнує внутрішню рівновагу людини. Мужність, 

натомість, – це не відсутність страху, а здатність залишатися собою, 

долаючи його. 

Війна актуалізує глибинний вимір мужності як духовного 

стоїцизму. Це – щоденна мужність лікаря, який рятує життя під 



20 

обстрілами, вчителя, що продовжує навчати дітей у бомбосховищі, 

воїна, який захищає інших, усвідомлюючи ціну власної дії. Ці форми 

мужності є виразом екзистенційної свободи, яка перемагає страх через 

любов. 

Як зазначає П. Рікер, «етика відповідальності починається там,  

де людина бере на себе чужий біль» [8, с. 172]. У цьому сенсі мужність 

є не лише героїзмом, а формою співчуття – здатністю діяти з любові  

до іншого. 

Філософія надії й мужності дозволяє побачити у війні не лише 

руйнування, а й можливість духовного оновлення. Український досвід 

війни свідчить: людяність не зникає під тиском насильства, навпаки – 

саме в екстремальних обставинах вона виявляє свою справжню силу. 

С. Кримський наголошував, що «у кризові епохи саме духовність 

стає умовою виживання культури» [2, с. 58]. У цьому полягає 

філософський сенс українського спротиву: не лише у збройній обороні, 

а у відновленні сенсу спільного буття через солідарність, співчуття, 

віру в майбутнє. 

Таким чином, війна як випробування людської відповідальності 

відкриває перед філософією новий вимір – етико-екзистенційний 

гуманізм, у центрі якого стоїть людина, здатна зберігати надію й муж- 

ність навіть перед обличчям смерті. 

Війна є не лише політичним чи соціальним явищем, а й духовною 

подією, яка виявляє межі людського буття. У ній розкривається 

сутність відповідальності, що постає як вищий вияв свободи; надії –  

як внутрішньої сили протистояти відчаю; і мужності – як духовного 

самоствердження перед обличчям страху. 

Український досвід війни демонструє, що навіть у найтрагічніших 

умовах людяність може зберігати сенс. Філософія надії й мужності, 

укорінена у відповідальності, відкриває шлях до подолання зла не через 

помсту, а через духовну стійкість, любов і віру у майбутнє. 

 

Література 

1. Бердяєв М. Про призначення людини. Київ : Дух і Літера,  

1990. 286 с. 

2. Кримський С. Цінності і смисли людського буття. Київ : Видав- 

ничий дім «Києво-Могилянська академія», 2003. 256 с. 

3. Попович М. Бути людиною. Київ : Дух і Літера, 2012. 320 с. 

4. Marcel G. Homo Viator: Introduction to a Metaphysic of Hope. 

London : Harper & Brothers, 1951. 212 p. 

5. Fromm E. The Revolution of Hope: Toward a Humanized 

Technology. New York : Harper & Row, 1968. 176 p. 



21 

6. Tillich P. The Courage to Be. New Haven: Yale University Press, 

1952. 187 p. 

7. Frankl V. Man’s Search for Meaning. Boston: Beacon Press,  

1959. 184 p. 

8. Ricoeur P. Oneself as Another. Chicago: University of Chicago Press, 

1992. 360 p. 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-578-8-4  

 

ЛІДЕРСТВО ЯК ПРОЯВ ФІЛОСОФСЬКОЇ ТА СОЦІАЛЬНОЇ 

ВІДПОВІДАЛЬНОСТІ В УМОВАХ СУСПІЛЬНИХ 

ТРАНСФОРМАЦІЙ 

 

Гльоза О. С. 

аспірант кафедри соціальної філософії,  

філософії освіти та освітньої політики 

Український державний університет імені Михайла Драгоманова 

м. Київ, Україна 

 

У сучасному українському суспільстві феномен лідерства набуває 

особливого значення, оскільки виявляється не лише управлінським чи 

комунікативним інструментом, а й формою морального вибору.  

У періоди воєнних і соціальних криз лідерство стає лакмусовим 

папірцем рівня зрілості суспільства, його ціннісних орієнтирів і здат- 

ності до самоорганізації. Як слушно зазначив Валерій Залужний, 

«головна наша проблема – відсутність лідерства. Це колосальна 

проблема для ЗСУ» [2]. Дане висловлювання не зводить проблему 

лідерства суто до військової сфери, а навпаки значно розширяє межі та 

сфери, які зачіпає ця проблематика, акцентуючи на її універсальному 

характері – потребі у відповідальних і морально зрілих лідерах. 

Так філософський аналіз лідерства дає змогу розглядати його  

не лише крізь призму ефективності, а й у контексті моральних меж 

влади. Сучасні дослідження демонструють, що ефективність лідера  

не завжди корелює з етичністю його дій, а його харизма, впевненість  

і сила можуть як надихати, так і руйнувати [6]. Саме тому актуальним 

стає філософське осмислення меж, за якими ефективність перестає 

бути морально виправданою. У цьому сенсі феномен «деструктивного 

лідерства» виступає своєрідним дзеркалом, у якому відбиваються 

кризові тенденції сучасної цивілізації. 


