
23 

11/01/the-commander-in-chief-of-ukraines-armed-forces-on-how-to-win-

the-war  

3. Макінтайр Е. Після чесноти: дослідження з теорії моралі. Київ : 

Дух і літера, 2002. 438 с. 

4. Ніцше Ф. По той бік добра і зла. Київ : Основи, 2001. C. 83. 

5. Jonas H. The Imperative of Responsibility: In Search of an Ethics  

for the Technological Age. Chicago: University of Chicago Press, 1984.  

263 р. 

6. Kellner D. American Nightmare: Donald Trump, Media Spectacle, 

and Authoritarian Populism. Rotterdam : Sense Publishers, 2017. 280 р. 

7. Weber М. The Theory of Social and Economic Organization. 

Glencoe, IL: Free Press, 1947. 436 р. 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-578-8-5 

 

ВІДПОВІДАЛЬНІСТЬ ЕЛІТ І ГРОМАДЯН: ФІЛОСОФІЯ 

СПРАВЕДЛИВОСТІ В УКРАЇНІ ПІД ЧАС ВІЙНИ 

 

Дмитренко М. Й. 

доктор філософських наук, професор, 

професор кафедри соціальних і гуманітарних дисциплін 

Навчально-науковий інститут цивільного захисту  

Національного університету цивільного захисту України 

м. Черкаси, Україна  

 

Війна в Україні оголила глибинні моральні й філософські виміри 

суспільного буття. Вона стала радикальним випробуванням не лише 

для держави як політичного інституту, а й для ціннісних основ укра- 

їнського суспільства – для справедливості, гідності, відповідальності. 

Саме в умовах екзистенційної загрози, коли зникають звичні соціальні 

опори, постає потреба переосмислення природи відповідальності –  

як особистої, так і колективної. Особливе значення у цьому процесі має 

відповідальність еліт – політичних, культурних, духовних – перед 

громадянами, а також відповідальність самих громадян перед суспіль- 

ством і державою. 

Філософія справедливості завжди була тісно пов‟язана з ідеєю 

відповідальності. Від античних концепцій Платона і Арістотеля до 

етичних побудов І. Канта, Дж. Ролза чи П. Рікера – справедливість 

осмислюється як моральний порядок, у якому індивіди визнають 



24 

взаємну залежність і рівність у гідності. У контексті війни ця філо- 

софська проблема набуває практичного змісту: справедливість стає 

мірилом довіри між владою і суспільством, між тими, хто приймає 

рішення, і тими, хто несе їх наслідки. 

У часи війни влада перевіряється не лише на ефективність, а й на 

моральну легітимність. Як підкреслює Пол Рікер, влада, що не під- 

кріплена етичною відповідальністю, перетворюється на насильство, 

навіть якщо формально спирається на закон [9, с. 274]. Для українських 

політичних та інтелектуальних еліт це означає: кожне рішення має бути 

не лише раціонально обґрунтованим, а й морально виправданим перед 

народом. 

Відповідальність еліти в умовах війни передбачає усвідомлення 

власної ролі як служіння, а не привілею. Це етичний імператив, що 

апелює до кантівського принципу обов‟язку: діяти так, щоб власна 

поведінка могла стати загальним законом [2, с. 68]. У цьому сенсі 

українська еліта має бути носієм прикладу – чесності, послідовності, 

жертовності. Її моральна сила стає фактором суспільної стійкості. 

Сергій Кримський підкреслював, що духовне лідерство не вимі- 

рюється владою чи статусом, а здатністю «нести сенси» у ситуації 

хаосу [3, с. 147]. Саме така еліта – еліта сенсу, а не споживання –  

є основою морального відродження нації. Вона має формувати 

горизонт довіри, у якому справедливість постає не лише як соціальний 

принцип, а як духовна умова солідарності. 

Якщо відповідальність еліти полягає у моральному служінні,  

то відповідальність громадян – у готовності до співдії, співпережи- 

вання та участі. Війна актуалізувала феномен громадянського суспіль- 

ства в його справжньому, екзистенційному сенсі: мільйони людей стали 

учасниками спільного морального зусилля – захисту країни, допомоги, 

волонтерства, інформаційного спротиву. 

Еріх Фромм у праці «The Revolution of Hope» наголошував,  

що справжня надія не є пасивним очікуванням, а активною формою 

відповідальності за світ [7, с. 45]. Саме така надія рухає громадянську 

солідарність в Україні – надія, що спирається на віру у справедливість  

і можливість добра навіть у темряві війни. 

Віктор Франкл, переживши досвід концтаборів, доводив, що 

«людина здатна зберегти людяність, коли бачить сенс навіть у страж- 

данні» [6, с. 113]. Ця думка набуває особливого значення для сучасного 

українського суспільства: громадянська відповідальність виявляється 

не лише у діях, а й у збереженні сенсу – у здатності вірити, підтри- 

мувати, бути солідарним. 

Справедливість у філософському сенсі – це не лише розподіл благ 

чи покарань, а визнання рівної гідності кожної людини. Джон Ролз 



25 

визначав справедливість як чесність, як принцип, за яким соціальні 

інститути мають бути організовані так, щоб забезпечити рівні мож- 

ливості для всіх [8, с. 60]. У воєнний час ця концепція набуває нового 

виміру: справедливість стає не абстракцією, а життєвою необхідністю – 

умовою довіри, без якої неможлива перемога. 

В українському контексті справедливість – це також пам‟ять  

і визнання жертв, повага до захисників, чесність у розподілі ресурсів, 

солідарність у стражданнях. Моральна криза війни вимагає, щоб 

суспільство будувалося на принципах взаємної відповідальності,  

а не страху чи вигоди. Як писав М. Попович, «справедливість 

починається там, де людина визнає іншого як рівного собі у праві  

на гідність» [4, с. 214]. 

Таким чином, філософія справедливості в умовах війни – це не тео- 

рія, а практика морального вибору, що визначає якість людського 

співжиття. Вона вимагає зрілості як від еліт, так і від громадян. 

Справедливість у воєнному суспільстві можлива лише тоді, коли 

відповідальність еліт і громадян взаємодоповнюється. Ця єдність –  

не механічна, а духовна. Як зазначає Габріель Марсель, справжня 

спільнота виникає не через контракт, а через «таємницю співбуття», 

через взаємне визнання і довіру [5, с. 77]. 

Український досвід показує, що війна може стати не лише руй- 

нуванням, а й моментом морального переродження – якщо суспільство 

зберігає солідарність, довіру та орієнтацію на справедливість. 

Відповідальність у цьому випадку набуває характеру духовного зв‟язку 

між владою і народом, між минулим і майбутнім. 

Тільки через поєднання особистої й суспільної відповідальності 

можливе оновлення держави, яке не зведеться до адміністративних 

реформ, а стане зміною моральної структури суспільства. 

Війна в Україні оголила фундаментальні питання людського буття – 

про межі відповідальності, природу влади, сутність справедливості. 

Вона поставила перед елітами і громадянами однаковий виклик: бути 

не лише учасниками історії, а її носіями – людьми, здатними приймати 

морально виважені рішення у межових ситуаціях. 

Філософія справедливості в українському контексті постає як 

філософія відповідальності – відповідальності взаємної, співдійної, 

співчутливої. Вона ґрунтується на гідності, свободі, надії, мужності. 

Саме через ці цінності українське суспільство здатне подолати 

трагедію війни й утвердити нову етику співбуття – етику довіри, 

правди й справедливості. 

 

 

 



26 

Література 

1. Бердяєв М. Про призначення людини. Київ : Дух і Літера, 1990. 

286 с. 

2. Кант І. Основи метафізики моралі / пер. Т. К. Еббот. Київ : 

Юніверс, 2004. 192 с. 

3. Кримський С. Цінності і смисли людського буття. Київ : 

Видавничий дім «Києво-Могилянська академія», 2003. 256 с. 

4. Попович M. Бути людиною. Київ: Дух і Літера, 2012. 320 с. 

5. Marcel G. Homo Viator: Introduction to a Metaphysic of Hope. 

London : Harper & Brothers, 1951. 212 p. 

6. Frankl V. Man‟s Search for Meaning. Boston : Beacon Press, 1959. 

184 p. 

7. Fromm E. The Revolution of Hope: Toward a Humanized 

Technology. New York : Harper & Row, 1968. 176 p. 

8. Rawls J. A Theory of Justice. Cambridge, MA : Harvard University 

Press, 1971. 607 p. 

9. Ricoeur P. Oneself as Another. Chicago: University of Chicago Press, 

1992. 360 p. 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-578-8-6 

 

МІФ І ВЛАДА: СИМВОЛІЧНІ МЕХАНІЗМИ ФОРМУВАННЯ 

ГЕОПОЛІТИЧНОГО ДИСКУРСУ СУЧАСНОСТІ 

 

Крючков Д. В. 

аспірант кафедри теорії культури та філософії науки 

Харківський національний університет імені В. Н. Каразіна 

 м. Харків, Україна 

 

Сучасна геополітика дедалі більше перетворюється на боротьбу  

за інтерпретацію реальності, де символ і міф відіграють не менш 

важливу роль, ніж армії чи ресурси. У ХХІ столітті війна за смисли 

стала такою ж реальною, як війна за територію. Саме тому осмислення 

символічної природи влади та її зв‟язку з міфом набуває філософсько-

соціальної ваги. 

Ернст Кассірер одним із перших показав, що людина живе не у світі 

речей, а у світі значень [1, с. 82]. Символ – це не просто знак, що 

позначає реальність, а форма, через яку ця реальність створюється.  

У роботі “Філософія символічних форм” він доводить, що всі прояви 


