
26 

Література 

1. Бердяєв М. Про призначення людини. Київ : Дух і Літера, 1990. 

286 с. 

2. Кант І. Основи метафізики моралі / пер. Т. К. Еббот. Київ : 

Юніверс, 2004. 192 с. 

3. Кримський С. Цінності і смисли людського буття. Київ : 

Видавничий дім «Києво-Могилянська академія», 2003. 256 с. 

4. Попович M. Бути людиною. Київ: Дух і Літера, 2012. 320 с. 

5. Marcel G. Homo Viator: Introduction to a Metaphysic of Hope. 

London : Harper & Brothers, 1951. 212 p. 

6. Frankl V. Man‟s Search for Meaning. Boston : Beacon Press, 1959. 

184 p. 

7. Fromm E. The Revolution of Hope: Toward a Humanized 

Technology. New York : Harper & Row, 1968. 176 p. 

8. Rawls J. A Theory of Justice. Cambridge, MA : Harvard University 

Press, 1971. 607 p. 

9. Ricoeur P. Oneself as Another. Chicago: University of Chicago Press, 

1992. 360 p. 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-578-8-6 

 

МІФ І ВЛАДА: СИМВОЛІЧНІ МЕХАНІЗМИ ФОРМУВАННЯ 

ГЕОПОЛІТИЧНОГО ДИСКУРСУ СУЧАСНОСТІ 

 

Крючков Д. В. 

аспірант кафедри теорії культури та філософії науки 

Харківський національний університет імені В. Н. Каразіна 

 м. Харків, Україна 

 

Сучасна геополітика дедалі більше перетворюється на боротьбу  

за інтерпретацію реальності, де символ і міф відіграють не менш 

важливу роль, ніж армії чи ресурси. У ХХІ столітті війна за смисли 

стала такою ж реальною, як війна за територію. Саме тому осмислення 

символічної природи влади та її зв‟язку з міфом набуває філософсько-

соціальної ваги. 

Ернст Кассірер одним із перших показав, що людина живе не у світі 

речей, а у світі значень [1, с. 82]. Символ – це не просто знак, що 

позначає реальність, а форма, через яку ця реальність створюється.  

У роботі “Філософія символічних форм” він доводить, що всі прояви 



27 

культури – мова, міф, релігія, наука – є автономними способами 

осмислення світу. Міф, за Кассірером, не є залишком архаїчного 

мислення: він – «первинна форма духовного синтезу», завдяки якій 

людина створює зв‟язний образ світу. 

У праці “The Myth of the State” (1946) філософ розвиває цю ідею, 

аналізуючи, як політичні режими ХХ століття перетворили міф  

на інструмент мобілізації мас. Тоталітаризм, за Кассірером, – це не 

відмова від раціональності, а її підпорядкування символічним 

структурам емоції. «Політична міфологія ХХ століття не переконує,  

а зачаровує» [2, с. 280]. Міф діє не через логіку, а через емоційний 

реалізм – стан, коли відчуття істини замінює саму істину [2, с. 282]. 

Саме тому пропаганда не потребує фактів: вона створює досвід 

правдивості через переживання страху, гордості або жертовності. 

Феномен цієї емоційної істини пізніше отримав розвиток у філо- 

софії афекту. Браян Масумі, спираючись на феноменологію тіла, 

описує афект як «інтенсивність, що передує репрезентації» [6, с. 28]. 

Афект – це не емоція, яку можна описати, а енергія між тілом і світом, 

що змушує людину діяти до того, як вона усвідомить причину. У цьому 

сенсі політичний міф працює саме через афективні механізми: він не 

переконує, а заражає. 

Цей аспект підкреслює й Сара Ахмед у книзі “The Cultural Politics  

of Emotion”, де вона пише, що емоції прикріплюються до об‟єктів  

і створюють соціальні орієнтації: любов до батьківщини, ненависть  

до ворога, страх перед іншим [7, с. 11–13]. У цьому процесі тіло стає 

носієм політики: воно відчуває владу як власну емоцію. Так виникає 

феномен колективної афективності – спільного переживання, що це- 

ментує політичну єдність. 

Кассірер пояснював цю логіку ще у 1940-х роках: міф «об‟єднує 

людей не спільною думкою, а спільним афектом» [2, с. 284]. Сучасні 

автори лише деталізують цей процес на новому теоретичному рівні. 

Відтак міф діє через тілесну правдоподібність, яку можна назвати 

«відчуттям істини». Людина не просто погоджується з ідеологемою – 

вона відчуває її правильність. 

У цьому контексті варто звернутися до Мішеля Фуко, який відкрив 

дискурсивний вимір влади. Влада, за Фуко, не є зовнішнім примусом: 

вона діє через виробництво істини. «Влада й знання безпосередньо 

передбачають одне одного» [3, с. 27]. У «Археології знання» він 

аналізує, як суспільства створюють режими істини – системи тверд- 

жень, що визначають, які думки визнаються істинними, а які – 

маргінальними [4, с. 131]. Якщо Кассірер говорить про символ як 

механізм творення світу, то Фуко розглядає дискурс як механізм 

нормалізації світу. У політичній сфері ці дві моделі зливаються: міф 



28 

надає символічну енергію, а дискурс – структуру влади. Так утворю- 

ється геополітичний міф, що водночас є формою знання і формою 

контролю. 

Російська ідеологія «русского міра» є яскравим прикладом цього 

синтезу. Її символічна частина – це сакралізовані образи («Третій Рим», 

«катехон», «свята місія»), а дискурсивна – система історичних  

і релігійних тверджень, які подаються як «істина» про природу світу. 

Такий міф діє на афективному рівні, викликаючи у сприймача емоції 

гордості, страху або жертовності, і водночас встановлює межі того,  

що можна вважати «реальним». 

Фуко зазначав, що сучасна влада не нав‟язує істину, а створює 

умови, в яких люди самі хочуть вірити [5, с. 228]. Саме афект – міст 

між владою і бажанням, робить цю систему стабільною. Масумі 

називає це політикою інтенсивності: людина відчуває політичну 

приналежність як тілесну енергію, а не як ідеологічну позицію  

[6, с. 41]. 

Для Кассірера ж небезпека полягає в тому, що така емоційна 

реальність підміняє свободу мислення. Людина перестає бути творцем 

символів і стає їхнім носієм. «Лише тоді, коли ми усвідомимо, що наші 

символи – творіння нашого духу, ми зможемо звільнитися від рабства 

перед ними» [2, с. 296]. 

У цьому контексті роль філософії полягає не у знищенні міфу,  

а у деміфологізації, тобто в усвідомленні його структури. Філософське 

мислення повертає дистанцію між символом і реальністю, між афектом 

і владою. Саме це є актом інтелектуальної свободи, відновленням 

автономії думки перед обличчям політичного зачарування. 

Фуко додає до цього етичний вимір: «Критика – це не відмова  

від істини, а свобода мислити інакше» [5, с. 223]. Ця свобода мислити 

інакше, доповнена кассірерівською свободою символізувати, утворює 

антропологічну основу філософії в епоху війни. 

В умовах російської агресії проти України деміфологізація набуває 

не лише теоретичного, а й практичного значення. Суспільство, що 

протистоїть міфологічному насильству, потребує власних символічних 

форм, таких, що поєднують етику свободи з енергією правди. У цьому 

сенсі філософія стає простором спротиву: не зброєю, а актом 

свідомості, який очищує саме поле значень. 

 

Література 

1. Cassirer E. Philosophy of Symbolic Forms. Vol. 1: Language / transl. 

by R. Manheim. New Haven & London : Yale University Press, 1955. 347 p. 

2. Cassirer E. The Myth of the State. New Haven : Yale University 

Press, 1946. 326 p. 



29 

3. Foucault M. The Archaeology of Knowledge and the Discourse  

on Language / transl. by A. M. Sheridan Smith. New York : Pantheon 

Books, 1972. 245 p. 

4. Foucault M. The Order of Discourse In: Power/Knowledge: Selected 

Interviews and Other Writings, 1972–1977 / ed. by C. Gordon. New York : 

Pantheon Books, 1980. P. 109–133. 

5. Foucault M. The Subject and Power. Critical Inquiry. Vol. 8, No. 4 

(Summer, 1982). P. 777–795. 

6. Massumi B. Parables for the Virtual: Movement, Affect, Sensation. 

Durham & London : Duke University Press, 2002. 336 p. 

7. Ahmed S. The Cultural Politics of Emotion. Edinburgh : Edinburgh 

University Press, 2014. 224 p. 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-578-8-7 

 

ФІЛОСОФІЯ УПРАВЛІННЯ ЯК ОСНОВА СТІЙКОСТІ 

УКРАЇНСЬКОГО СУСПІЛЬСТВА ПІД ЧАС ВІЙНИ 

 

Левосюк П. М. 

аспірант кафедри філософії 

Український державний університет імені Михайла Драгоманова 

м. Київ, Україна 

 

Повномасштабна війна стала для України моментом, коли звичні 

системи – державні, економічні, соціальні – опинилися під сильним 

тиском. Багато з них не витримали, але водночас суспільство не 

розпалося, а почало самоорганізовуватись. У перші тижні війни ми всі 

побачили, що управління може виникати не лише «згори», а й знизу – 

через ініціативу, відповідальність та довіру між людьми. Так виникла 

нова управлінська культура, в якій рішення приймаються не лише  

в кабінетах, а й у спільнотах, волонтерських центрах, громадських 

ініціативах. Саме ця здатність діяти разом довела, що філософія 

управління являє собою не абстрактну теорію, а живу практику 

виживання і взаємної підтримки. 

Сьогодні управління вже не можна зводити лише до функцій 

держави чи організації. Воно стає морально-практичною категорією, 

способом взаємодії людини та суспільства. Традиційне уявлення про 

владу, як вертикальний контроль, поступово відходить у минуле, 

поступаючись гуманістичному розумінню феномену управління, тобто 


