
67 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-578-8-18 

 

АКСІОЛОГІЧНИЙ ДИСКУРС УКРАЇНСЬКОЇ ПРАВОСЛАВНОЇ 

ЦЕРКВИ (МОСКОВСЬКОГО ПАТРІАРХАТУ)  

В УКРАЇНСЬКОМУ МЕДІАПРОСТОРІ (1991–2013 РОКИ) 

 

Сладан А. А. 

аспірант кафедри культурології, богословя та релігієзнавства 

Український державний університет імені Михайла Драгоманова 

м. Київ, Україна 

 

Українська Православна Церква (в єдності з Московським Патріар- 

хатом) упродовж перших двох десятиліть незалежності виробила 

своєрідний публічний образ, який відображався і в її дискурсі. Базова 

стратегія 90-х років полягала в тому, щоб не виставляти напоказ 

політичні симпатії й підкреслювати свою роль традиційного духовного 

авторитету для всіх українців незалежно від їхніх політичних поглядів 

[3]. Відтак в 1990-х – на початку 2000-х рр. у висловлюваннях ієрархів 

УПЦ (МП) домінували теми духовності, канонічності та єдності 

церкви. Наприклад, постійно наголошувалося, що УПЦ є єдиною 

канонічно визнаною православною юрисдикцією в Україні, яка зберігає 

євхаристійне спілкування з усім світовим православ‟ям [3]. Ця теза 

містить важливий аксіологічний підтекст: цінність єдності церкви 

ставиться дуже високо, як запорука істинності віри. Відповідно, розкол 

(УПЦ КП) маркувався як негативне явище, що суперечить заповіді 

Христовій «щоб всі були одно» (Ін. 17:21). Такий дискурс не був 

агресивним; радше він позиціонував УПЦ (МП) як Церкву-Сім‟ю,  

в якій розкольники – заблукалі діти, що повинні повернутися. Цінності 

смирення і терпіння також явно простежувались: попри постійні 

конфлікти за храми між УПЦ (МП) та УПЦ КП в 1990-х, офіційні заяви 

УПЦ (МП) намагалися уникати мови ворожнечі, закликаючи 

вирішувати суперечки мирним шляхом [2]. Це відповідало як християн- 

ському ідеалу миру, так і прагматичній лінії не загострювати свій образ 

перед владою і суспільством. 

Зв‟язок із державою в ті роки впливав на дискурс: за президентства 

Л. Кучми (1994–2004) УПЦ (МП) мала певні преференції, що 

обумовило лояльність церкви до влади. Тому у публічних промовах 

часто звучали молитви за «Богом бережену Україну, владу і військо її» 

– стандартна фраза православного богослужіння, яка в умовах того 

часу сприймалася як декларація підтримки існуючого ладу. Будь-які 

соціальні заклики до протесту чи радикальних змін були відсутні. 



68 

Натомість підкреслювалася цінність стабільності і «мирного неба». 

Особливо показовим є приклад 2004 р. (Помаранчева революція): 

тодіші керівники УПЦ (МП) займали вичікувальну позицію; 

митрополит Володимир (Сабодан) закликав народ зберігати мир  

і молитися про благополучне вирішення кризи. Хоча окремі єпископи 

симпатизували Януковичу чи Ющенкові, офіційна риторика уникала 

підтримки будь-кого явно. Така ціннісна нейтральність теж, певною 

мірою, декларувалася як принцип: церква понад політикою, церква 

молиться за всіх і не втручається у «суєту» – це прозорий натяк на 

євангельську настанову «віддайте кесареве кесарю, а Боже Богові». 

Себто цінність, яку пропонувала УПЦ (МП) суспільству, – духовний 

спокій, стоїчне перенесення випробувань, уповання на Божий 

Промисел більше, ніж на суспільну боротьбу. 

З приходом до влади В. Януковича (2010) ситуація дещо змінилася. 

Цей президент відкрито демонстрував близькість до УПЦ (МП), брав 

участь у хресних ходах на Володимировому узвозі тощо. УПЦ (МП) 

почала отримувати більш привілейоване становище (державні заходи 

відвідував лише митрополит УПЦ (МП), тоді як представників 

Київського Патріархату не запрошували). Це відбилося і в дискурсі: 

частіше почали звучати ноти похвали «Богом даній владі» і подяки за 

підтримку церкви. Така кооперація з владою підкреслювала цінність 

лояльності, покори встановленому порядку – традиційної чесноти, яку 

православ‟я історично шанувало. Суспільству це транслювало меседж 

про цінність єдності церкви та держави у служінні народу. Критики ж 

вбачали в цьому небезпеку перетворення УПЦ (МП) на інструмент 

державної ідеології. Втім, цей період тривав недовго – до 2013 р. 

Важливо відзначити, що соціальне вчення УПЦ (МП) також 

формувало її аксіологічний дискурс. У 2000 р. РПЦ (частиною якої  

і є УПЦ) прийняла документ «Основи соціальної концепції РПЦ»,  

де викладено погляди церкви на суспільне життя. В ньому наголошено 

на традиційних цінностях шлюбу, негативному ставленні до абортів, 

критиці аморальності в ЗМІ, але також і право народу відстоювати 

мораль перед владою. УПЦ (МП) прийняла цю концепцію, однак  

у публічний простір вона просочувалася мінімально – хіба що через 

виступи окремих єпископів чи священників. Таким чином, до 2014 р. 

можна сказати, що аксіологічний дискурс УПЦ (МП) був здебільшого 

внутрішньо спрямованим, конфесійним: він стосувався питань віри, 

канонів, моральності в особистому житті, і мало артикулювався  

на широкі суспільні теми. У мас-медіа цю церкву згадували найчастіше 

або в контексті церковних свят, або у зв‟язку з міжцерковними 

конфліктами та діалогами. Аналітичні огляди того періоду фіксують, 

що українська преса рідко вдавалася до оцінок діяльності УПЦ (МП) – 



69 

повідомлення мали радше нейтрально-інформативний характер [1]. 

Наприклад, щорічні Хресні ходи на День Хрещення Русі подавалися  

як новини без особливої критики, навіть якщо там звучали промови 

проросійського змісту – медіа не акцентували на цьому [1]. Це свід- 

чить, що у суспільній свідомості УПЦ (МП) сприймалася як «тради- 

ційна церква», частина статус-кво, а не як носій якогось виключно 

ціннісного меседжу. 

Отже, довоєнний (до 2014) публічний дискурс УПЦ (МП) можна 

охарактеризувати такими ключовими словами: канонічність, єдність 

церкви, мир, духовність, лояльність, традиція. Він був відносно 

консервативним і стриманим, із наголосом на вертикалі «Бог –  

Церква – Народ», де держава постає як встановлена Богом світська 

влада, покликана діяти у співпраці з Церквою відповідно до принципу 

симфонії, а не в підпорядкованому статусі. У цьому дискурсі цінності 

національні чи демократичні практично не з‟являлися, однак і відверто 

антиукраїнських тез не артикулювалося (принаймні офіційно).  

Це створювало образ УПЦ (МП) як позачасового хранителя віри, що,  

з одного боку, додавало їй авторитету серед частини населення, 

стомленого політичною боротьбою, а з іншого – віддаляло від активних 

патріотичних кіл, яким бракувало від цієї Церкви виразної підтримки 

українських національних прагнень. 

 

Література 

1. Від компліментів до «вигнання бісів»: медійна траєкторія УПЦ 

Московського патріархату. 18.04.2023. Інститут масової інформації. 

URL: https://imi.org.ua/monitorings/vid-komplimentiv-do-vygnannya-bisiv-

medijna-trayektoriya-upts-moskovskogo-patriarhatu-i52196 

2. Чміль О. Формування медіа-дискурсу про Українську право- 

славну церкву Московського патріархату в 2005–2013 рр. (за мате- 

ріалами часописів «День» та «Дзеркало тижня»). 2019. Львів. 75 арк., 

іл. URL: https://hdl.handle.net/20.500.14570/1377  

3. Olszański T. A. The Ukrainian Orthodox Church‟s stance on the 

revolution and war. 30.10.2014. Centre for Eastern Studies (OSW). № 151. 

URL: https://www.osw.waw.pl/sites/default/files/commentary_151.pdf 

 

 

 

 

 

 

 

 


