
79 

СЕКЦІЯ 3. ФІЛОСОФСЬКІ ПРОБЛЕМИ СУЧАСНОЇ ЛОГІКИ, 

ЕПІСТЕМОЛОГІЇ ТА МЕТОДОЛОГІЇ НАУКИ 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-578-8-21 

 

ФЕНОМЕН МЕТАСВІДОМОСТІ:  

ОНТОЛОГІЧНІ ТА ЕПІСТЕМОЛОГІЧНІ ОСНОВИ 

 

Білокопитова Н. І. 

кандидат філософських наук, 

докторант кафедри філософії, публічного управління  

та соціальної роботи 

Запорізький національний університет 

м. Запоріжжя, Україна 

  

У класичній європейській філософії поняття свідомості зазнало 

значних трансформацій, від картезіанського «cogito» як осереддя 

суб‟єктивності (Descartes, «Meditationes de prima philosophia», 1641)  

до феноменологічного опису інтенційності у Гусерля (Husserl, «Ideen 

I», 1913). Проте в обох випадках свідомість розглядається як феномен, 

що має центр “Я”, котре пізнає. Сучасна когнітивна філософія розши- 

рює цей горизонт, вводячи поняття «мета-свідомості» («meta-conscious- 

ness»), усвідомлення самого процесу усвідомлення [5, с. 35]. 

Однак у межах даного дослідження метасвідомість трактується не 

як функціональний рівень рефлексії, а як «онтологічна подія», у якій 

суб‟єкт і об‟єкт свідомості співпадають. Вона не є продуктом мозкової 

активності, а радше «поля можливості», у якому виникає будь-яке 

когнітивне явище. Таке бачення наближає поняття метасвідомості  

до філософських інтуїцій спінозизму, феноменології Мерло-Понті [4], 

процесуальної філософії Вайтгеда та квантової онтології Бома. 

З цієї перспективи свідомість постає як «фрактальна структура 

реальності», багаторівнева система, де кожен рівень пізнання є відобра- 

женням цілого. Метасвідомість, таким чином, не вершина, а «внутріш- 

ня симетрія» між усіма станами буття, яка забезпечує самоузгодженість 

реальності. 

Проблема свідомості в сучасній філософії та когнітивній науці 

постає як межова: вона одночасно належить як до сфери буття так  

і пізнання. У цьому контексті поняття метасвідомості (meta-conscious- 

ness) набуває особливого значення, позначаючи не просто здатність 



80 

мислити про власні думки, а стан, у якому свідомість стає прозорою 

для самої себе. 

Як зазначає Ф. Варела, “свідомість не є річчю, яку можна спосте- 

рігати ззовні, а процесом, який відкриває себе у самоспогляданні”  

[6, с. 23]. Саме це коло самоспостереження, або рефлексивна петля,  

є основою того, що в когнітивній філософії називають метасвідомістю. 

1. Онтологічні підстави метасвідомості. Онтологічно метасві- 

домість передбачає, що буття свідомості є самопроявом, буттям для 

себе. Вона не існує як об‟єкт, а як подія присутності, у якій світ 

відкривається через досвід «я є». Гусерль у «Картезіанських медита- 

ціях» [2, с. 28–30] вказував, що рефлексія не створює свідомості, а 

лише розкриває її як завжди вже присутню тотальність переживання. 

Таким чином, метасвідомість є онтологічною структурою відкри- 

тості: буття стає свідомим у самопізнанні, а свідомість – буттям, яке 

себе пізнає. Ця взаємна зворотність формує основу фрактальної 

онтології свідомості, де кожен акт усвідомлення містить у собі потен- 

ціал для нового рівня рефлексії. 

2. Епістемологічний вимір: метасвідомість як умова пізнання.  

З епістемологічної точки зору метасвідомість виконує роль внутріш- 

нього спостерігача у процесі пізнання. Вона дозволяє не лише фіксу- 

вати ментальні стани, а й аналізувати їх структуру, джерело, інтен- 

ціональність. Це робить можливим не просто знання, а знання про 

знання, тобто самосвідоме пізнання. 

У цьому сенсі метасвідомість є критичним елементом будь-якої 

раціональності: без неї неможливі ні логічна верифікація, ні етична 

відповідальність, ні духовна рефлексія. Як показує Т. Мецінґер у праці 

Being No One (2003) [3], відчуття “Я” формується саме через динаміч- 

ний процес самомоделювання, який і є когнітивним ядром метасві- 

домості. 

3. Метасвідомість у контексті постнекласичної науки. 

Постнекласична наука (Варела) пропонує нелінійну модель пізнання, 

де суб‟єкт і об‟єкт не протистоять, а взаємно формують одне одного.  

У цій парадигмі метасвідомість постає як форма самоорганізації 

свідомості, де рефлексія не відокремлює спостерігача від світу,  

а включає його в процес співтворення смислу. 

Це наближує феномен метасвідомості до понять автопоезису 

(Варела, Матурана) та синергетики (Герман Гакен), у яких система 

зберігає себе через постійну самореференцію. Таким чином, метасві- 

домість можна розглядати як когнітивну синергетику, де пізнання є 

актом гармонізації між внутрішнім і зовнішнім, між хаосом досвіду та 

порядком смислу. 



81 

Висновки. Метасвідомість – це, як здатність свідомості “дивитися 

на себе збоку”, так і форма буття, у якій пізнання і присутність 

збігаються. Вона є онтологічним коренем рефлексії, епістемологічною 

умовою істинності та екзистенційним досвідом самопізнання. Тож,  

у філософії XXI століття поняття метасвідомості стає ключем  

до інтеграції наукового, феноменологічного та духовного підходів  

до свідомості, до створення нової інтегративної парадигми самореф- 

лексивного знання, у якій мислити – означає співбуття зі світом,  

що усвідомлює себе. 

 

Література 

1. Dennett, Daniel. Consciousness Explained. Boston: Little, Brown  

and Company, 1991. 

2. Husserl, Edmund. Cartesian Meditations: An Introduction to Pheno- 

menology. The Hague: Martinus Nijhoff, 1960. 

3. Metzinger, Thomas. Being No One: The Self-Model Theory of Sub- 

jectivity. Cambridge, MA : MIT Press, 2003. 

4. Merleau-Ponty, Maurice. Phenomenology of Perception. London : 

Routledge, 1962. 

5. Schooler, Jonathan W. “Re-representing Consciousness: Dissocia- 

tions between Experience and Meta-Consciousness.” Trends in Cognitive 

Sciences 6, no. 8 (2002): 339–344. https://doi.org/10.1016/S1364-

6613(02)01949-6  

6. Varela, Francisco J., Evan Thompson, and Eleanor Rosch.  

The Embodied Mind: Cognitive Science and Human Experience. Cambridge, 

MA: MIT Press, 1999. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


