
82 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-578-8-22 

 

КАРЛ САҐАН ПРО МЕТОДОЛОГІЧНЕ ЗНАЧЕННЯ 

СКЕПТИЦИЗМУ 

 

Матюшко Б. К. 

кандидат філософських наук, доцент, 

доцент кафедри філософії  

Український державний університет імені Михайла Драгоманова 

м. Київ, Україна 

 

Серед учених уже минулого, ХХ століття, які прославилися 

здобутками у царині природознавства та популяризації науки, особливе 

місце посідає Карл Саґан1 (1934–1996) – видатний американський 

астроном і астрофізик. Завдяки харківському видавництву «Книжковий 

Клуб “Клуб Сімейного Дозвілля”» українській читацькій аудиторії 

стали доступні його книги «Блакитна цятка: космічне майбутнє 

людства», написана 1994 року [1], та «Світ, повний демонів. Наука як 

свічка у пітьмі» [2], яка вийшла друком 1997 року.  

Особа Саґана варта уваги ще й тому, що він має коріння в Україні. 

Так, розповідаючи на початку першої з щойно згаданих своїх книжок 

про свого діда Лейба Ґрубера, учений говорить, що «… Навряд чи  

в юності Лейб колись відходив чи від‟їздив більш ніж на сто кілометрів 

від рідного Сасова» [1, с. 11]. Йдеться, звісно, про село нинішнього 

Золочівського району Львівської області. У наступних рядках довіду- 

ємося, що «… потім у 1904 році він раптом утік до Нового світу –  

за родинною легендою, від звинувачення в убивстві» [1, с. 11].  

У редакційній довідці про автора, доданій до другої з книжок Саґана, 

перекладеній українською, йдеться про те, що вчений «народився  

у Нью-Йорку в єврейській родині, яка сповідувала реформістський 

юдаїзм. Цікаво, що батько Сагана народився в Кам‟янці-Поділь- 

ському…» [2, с. 375]. Тут же можна прочитати, що на честь ученого 

названо астероїд 2709 та місце висадки першого марсохода [2, с. 375]. 

Перша перекладена українською праця Саґана відображає те, що 

саме він «… придумав афористичну назву знаменитій фотографії Землі, 

зробленій космічним зондом “Вояджер” з рекордної відстані у 5,9 

мільярда кілометрів, – “Бліда блакитна цятка”» [2, с. 375]. У ній, з 

                                                            
1
 Така транслітерація його прізвища більше відповідає як оригіналові (Sagan), 

так і чинному українському правописові. Написання «Саган» має місце в укра- 

їнських перекладах праць ученого, які вийшли друком буквально позаторік. 



83 

огляду на спростування антропоцентричного погляду на Всесвіт, 

властиве вже філософській думці Нового часу (і яке, своєю чергою, 

дисонує з антропним космологічним принципом), учений, серед 

іншого, зауважує наступне: «Сучасна наука – це подорож у незвідане, 

де на кожній зупинці на нас чекає урок скромності. Дехто з пасажирів, 

бува, жалкує, що не залишився вдома» [1, с. 31].  

Книга «Світ, повний демонів. Наука як свічка у пітьмі», цілком 

може вважатися духовним, передусім, філософським заповітом Саґана. 

Її провідною ідеєю є критика псевдонауки, багато в чому спрямована 

проти неперевірених сенсацій та різноманітних пройдисвітів, які, 

прикриваючись наукою та особливими здібностями, часто завдають 

непоправної шкоди здоров‟ю мільйонів людей. Дискусійно-полемічним 

є також ставлення вченого до релігії, яка в історії Західної цивілізації 

протягом тривалого часу претендувала на ту роль, яку сьогодні відіграє 

наука. Для заощадження місця наведемо найбільш показові його 

приклади, які стосуються медицини: «Над хворим на холеру можна 

прочитати молитву, а можна двічі на день давати йому по 500 мілі- 

грамів тетрацикліну… Можна рекомендувати хворим на шизофренію 

сеанси психоаналізу, які майже нічого не дають, а можна призначати  

по 300 – 500 міліграмів клозапіну на день. Наукові методи лікування  

у сотні, тисячі разів ефективніші за альтернативну медицину. (Навіть 

коли здається, що альтернативні методи допомагають, ви ніколи  

не знаєте, чи подіяли саме вони: спонтанні ремісії, навіть холери  

і шизофренії, трапляються часом без жодних молитов і психоаналізу)» 

[2, с. 21–22].  

Саґан звертає увагу на те, що у популярній культурі США початку 

1990-х років має місце вкрай низький рівень обізнаності з досяг- 

неннями науки: «Дослідження показують, що 95% американців  

у науковому плані “неграмотні”» [2, с. 18]. Робота з популяризації 

науки серед широкого загалу рідної для вченого країни виглядає 

практично відсутньою: «Марно шукати в бібліотеках, популярних 

журналах, вечірніх телепередачах інформацію про будову морського 

дна, тектонічні плити чи карти морського дна, які незаперечно 

доводять, що ніякого континенту між Європою і Америками ніколи не 

існувало» [2, с. 18]. Зрозуміло, що мова тут про Атлантиду. На тлі 

сенсацій та, як зараз прийнято говорити, різноманітних фейків, 

науково-популярна інформація виглядає щонайменше комерційно 

непривабливою, відтак, безперспективною. Натомість «… сенсаційних 

повідомлень, які спокушають легковірів, – скільки завгодно. Значно 

важче почути скептичний голос. Скептицизм погано продається. Жива 

й допитлива людина, яка черпає знання із популярної культури і так 

дізнається про речі типу Атлантиди, має у сто, а то й тисячу разів 



84 

більше шансів наштовхнутися на який-небудь дурноверхий міф,  

ніж на тверезий і виважений погляд» [2, с. 18].  

Саґан цілком розуміє духовні потреби людини, інша річ, має до них 

ставлення, продиктоване сцієнтистськими та багато в чому антирелі- 

гійними орієнтаціями, а також явним впливом філософії прагматизму: 

«Люди приміряють на себе різні картини світу і дивляться, яка 

“працює” краще. Упавши у відчай, ми схильні скидати з себе ношу 

скептицизму. Псевдонаука апелює до сильних емоційних потреб, які 

дуже часто не задовольняє справжня наука, і підіграє фантазіям 

людини про надзвичайні здібності (як у героїв коміксів чи богів давніх 

часів)» [2, с. 25–26]. 

Власне методологічне значення скептицизму як засобу уникнення 

небезпек псевдонауки розкривається вченим на прикладах головних 

особливостей науки. Передусім мова йде про верифікацію та фальси- 

фікацію різноманітних положень, особливо гіпотез і висновків: 

«Псевдонаука і помилки справжньої науки – різні речі. Помилки йдуть 

науці на користь, одна за одною наука від них звільняється. Учені 

постійно роблять хибні висновки, але формулюють їх у вигляді 

припущень, гіпотез, а гіпотези на те й існують, щоб бути спростова- 

ними чи підтвердженими. Гіпотези перевіряють експериментом  

і спостереженням, і наука постійно робить кроки до глибшого розу- 

міння природи» [2, с. 32]. Натомість у псевдонауці становище проти- 

лежне: «Гіпотези формулюють так, щоб їх не можна було спростувати 

експериментом у принципі. Псевдовчені завжди займають захисну 

позицію і відбиваються від скептиків, а якщо серйозні вчені не прий- 

мають псевдонаукову гіпотезу, то їх щонайменше підозрюють у змові  

з метою приховати істину» [2, с. 32].  

Інший аргумент на користь скептицизму має коріння ще в Антич- 

ності. Не називаючи імен Анаксарха, Піррона та їх послідовників 

(цього разу до них цілком можна додати і Рене Декарта), Саґан 

наголошує: «Органи чуття можуть нас обманювати. Іноді ми бачимо те, 

чого немає. У нас трапляються оптичні ілюзії. Іноді виникають 

галюцинації. Люди схильні до помилок» [2, с. 32].  

Важливе значення має і стиль наукового мислення, який передбачає 

певні світоглядні, відтак, і життєві, практичні висновки: «… наука –  

це не сума знань, а спосіб мислення… Наука – це спроба (здебільшого 

успішна) зрозуміти світ, опанувати його, упевнитися у власних силах  

і вибрати безпечний курс» [2, с. 35]. 

Далі має місце постановка такої ключової епістемологічної 

проблеми, як функціонування наукового знання, причому вона має 

прямий зв‟язок з соціальною філософією та навіть політичною 

діяльністю: «Наука не претендує на те, аби вважатися ідеальним 



85 

інструментом пізнання. Просто нічого кращого у нас немає. У цьому 

вона схожа на демократію. Сама собою наука не каже людям, що 

робити, але, поза сумнівом, може попередити про наслідки тих чи 

інших дій. 

Науковому мисленню потрібні і уява, і дисципліна. Від цього зале- 

жить успіх. Наука вимагає визнавати факти, навіть якщо вони не 

відповідають очікуванням, формулювати різні гіпотези й аналізувати, 

щоб визначити, яка з них краще відповідає фактам. Потрібен тонкий 

баланс між відкритістю новим ідеям, хай навіть вони здаються 

єретичними, і дуже ретельним та скептичним аналізом усього на світі – 

і нових ідей, і традиційних уявлень. Такий спосіб мислення важливий  

і для демократії, особливо в епоху змін» [2, с. 36].  

Вирішальною для науки є також самокритика: «Наука досягає 

успіху ще й тому, що в неї вбудований механізм виправлення помилок. 

Комусь може здатися, що це надто широке узагальнення, але я вважаю, 

що ми практикуємо науковий метод щоразу, коли вдаємося  

до самокритики і звіряємо свої ідеї з реальністю» [2, с. 36–37]. 

Очевидно, що самокритика неможлива без скептичного ставлення  

до своїх поглядів. 

Саґан наголошує також на такій рисі наукового знання, як незавер- 

шеність, точніше, неможливість повністю осягнути абсолютну істину. 

Це логічно випливає з усього вищесказаного: «Люди мріють пізнати 

абсолютну істину, прагнуть до неї, і навіть претендують на неї (як-от 

адепти деяких релігій). Проте вся історія науки – найуспішнішого 

способу достукатися до істини – свідчить, що найбільше, на що ми 

можемо сподіватися, – це поступово розширювати коло наших знань, 

учитися на своїх помилках, по дотичній наближатися до розуміння 

Всесвіту, але абсолютне знання завжди вислизатиме з наших рук»  

[2, с. 37]. 

Загальне методологічне значення скептицизму або, як говорить сам 

учений, скептичного мислення, полягає в тому, що воно (курсив  

в оригіналі. – Б. М.) «це вміння наводити й розуміти адекватні 

аргументи та розпізнавати хибні та підробні (це особливо важливо).  

Річ не в тому, подобається нам конкретний висновок чи ні, а в тому,  

чи насправді він випливає із засновку і чи правильно цей засновок 

сформульовано» [2, с. 187]. Отже, для вченого скептицизм –  

це вирішальна теоретико-методологічна засада дослідження. Тому 

праці Карла Саґана є щонайменше важливими першоджерелами  

з епістемології, а також філософії й методології науки, відтак, 

заслуговують на подальше вивчення й дослідження, в тому числі  

з проблематики інших провідних теоретичних розділів філософії. 

 



86 

Література 

1. Саган К. Блакитна цятка: космічне майбутнє людства / пер.  

з англ. Г. Яновської. Харків : Книжковий Клуб «Клуб Сімейного 

Дозвілля». 2023. 320 с. (Серія «Фундація»). 

2. Саган К. Світ, повний демонів. Наука як свічка у пітьмі / пер.  

з англ. М. Климчука. Харків : Книжковий Клуб «Клуб Сімейного 

Дозвілля». 2023. 384 с. (Серія «Фундація»). 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-578-8-23 

 

ФІЛОСОФІЯ НАУКИ І ЕПІСТЕМОЛОГІЯ  

ГЛОБАЛЬНОЇ МЕРЕЖЕВОСТІ 

 

Матяш С. В. 

кандидат філософських наук, 

доцент кафедри сценічної майстерності і культури 

Київський національний університет технологій та дизайну 

 

Множинська Р. В. 

кандидат філософських наук, 

доцент кафедри сценічної майстерності і культури 

Київський національний університет технологій та дизайну 

м. Київ, Україна 

 

Сучасна епоха характеризується трансформацією науки з інститу- 

ційної системи, що базується на ієрархічних структурах, у складну 

мережеву екосистему знання. Глобальна мережевість, цифровізація 

комунікацій, інтеграція штучного інтелекту, децентралізація наукових 

спільнот та розвиток відкритої науки створюють умови нового 

епістемологічного ландшафту. 

У цьому контексті філософія науки набуває нових завдань: осмис- 

лити природу знання, яке продукується у глобальних мережах, 

визначити критерії його достовірності, відтворюваності та етичної 

легітимності, а також описати нові моделі наукової раціональності. 

По-перше, традиційна модель науки розглядає пізнання як діяль- 

ність автономного суб‟єкта, що діє всередині локальних академічних 

інституцій. Сучасна ж наука функціонує: 

 


