
88 

4. Князєв В. С., Мартиненко В. В. Філософія науки. Київ : НАДУ, 

2019. 232 c. 

5. Кримський С. Б. Запити філософських смислів. Київ : 

ПАРАПАН. 2003. 240 c.  

6. Латур Б. Ми ніколи не були сучасними / пер. з фр. П. Біласа. 

Київ : Ніка-Центр, 2018. 208 c. 

7. Рейман Т. Наука у цифрову епоху: виклики відкритості. Львів : 

УКУ, 2021.112 c. 

8. Хабермас Ю. Пізнання та інтерес / пер. з нім. В. Купліна. Київ : 

Либідь, 2004. 320 c. 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-578-8-24 

 

МЕТОДОЛОГІЧНІ АСПЕКТИ ФУНДАМЕНТАЛЬНОЇ 

ЗДАТНОСТІ СВІДОМОСТІ ДО ТРАНСЦЕНДЕНЦІЇ МЕЖ 

НАУКОВОГО ПІЗНАННЯ 

 

Моргун О. А. 

кандидат філософських наук, доцент, 

доцент кафедри професійної та соціально-гуманітарної освіти 

Криворізький національний університет 

м. Кривий Ріг, Україна 

 

Сучасні методологічні підходи до аналізу свідомості демонструють 

трансформацію традиційних уявлень про її функцію як інструменту 

пасивного відображення об‟єктивної реальності. У класичній гносеоло- 

гічній парадигмі свідомість розглядали переважно як здатність до 

ідеального відображення – умовного «копіювання» або «фотографу- 

вання» дійсності незалежно від волі, намірів чи творчої активності 

суб‟єкта. Однак розвиток науки, зокрема у сферах когнітивних 

досліджень, феноменології, системного та постнекласичного підходів, 

поставив під сумнів репродуктивний характер свідомості, акцентуючи 

на її активній, конструктивній та трансцендентній природі. 

Відповідно до сучасних філософсько-методологічних концепцій, 

ідеальність свідомості набуває атрибутивного статусу, що передбачає її 

здатність встановлювати зв‟язки та відношення між об‟єктами навіть 

поза межами простору й часу. Така властивість дозволяє свідомості 

інтегрувати різнорідні рівні реальності – від мікро-, макро- та мега- 

структур до матеріально-природної, соціальної та ментально-духовної 



89 

сфер буття. Більше того, ідеальність свідомості охоплює сфери, 

пов‟язані з різними формами та типами реальностей, включаючи 

потенційно інші моделі існування у Всесвіті, де межі сприйняття 

визначаються специфікою космічних умов або типами свідомості.  

У цьому контексті розвиток свідомості постає не як локальне або 

одиничне явище, прив‟язане до конкретної антропологічної чи 

природної системи, а як універсальний процес, що реалізується  

у множинних формах буття на основі єдиного «принципу ідеальності». 

Такий підхід відкриває можливості для переосмислення методології 

науки: від репрезентаційної до трансцендентно-когнітивної, де наука 

розглядається як процес розгортання свідомості у напрямі виходу  

за межі емпірично фіксованого досвіду. З огляду на це, актуальність 

дослідження полягає у методологічному обґрунтуванні здатності 

свідомості до трансценденції меж пізнання як чинника формування 

нових наукових парадигм. 

Предметом дослідження є атрибутивна ідеальність свідомості,  

а об‟єктом – процес формування пізнавальних структур у сучасній 

науці. Метою статті є аналіз фундаментальної здатності свідомості  

до встановлення міжреальностей зв'язків та визначення її значення для 

розвитку методології науки в умовах постнекласичної раціональності. 

Атрибутивна ідеальність свідомості дозволяє їй встановлювати 

відношення та зв‟язки об‟єктів поза простору і часу, а також 

відношення – зв‟язки між різнорідними об‟єктами, що належать  

до різних реальностей. Це не тільки «масштабна різнорідність» 

матеріально-природна дійсність, соціальна реальність, ментально-

духовна сфера, а й “реальнісна різнорідність” різних типів свідомості 

як усвідомленого сприймання безлічі форм та проявлень всього 

існуючого у всесвітньому бутті у формі різноякісних природних 

реальностей. Рому розвиток ідеальної свідомості можна вважати 

універсальним явищем, характерним не тільки для якоїсь одиничної 

реальності, але й для множинних реальностей з різним типом  

і пороговими межами сприйняття дійсності в залежності від конкрет- 

них космічних умов буття та топографії Всесвіту, проте з єдиним 

“принципом ідеальності” свідомості. Ксенофан визначав це як “знання 

пізнання” або першовитокове знання про те, що людина може 

пізнавати і досягати в цьому пізнанні істини. В людській свідомості цей 

“пізнавальний паттерн” розгортається в цілу програму свідомісного 

розвитку людини, і він закладений на генетичному рівні у вигляді 

потреби до пізнання в напрямку наближення до істинного знання;  

на основі гносеологічних надбань і наукових досягнень цей “пізна- 

вальний патерн” людської свідомості вдосконалюється і ускладняється 

або навіть перекодовується на нове світорозуміння і генетично 



90 

передається прийдешнім поколінням. На подібних підставах людську 

свідомість можна визначити як “свідомість розвитку” у все більш 

вищому ідеальному сприйнятті Всесвіту та в ментально-духовному 

“піднесенні” до рівня всеєдності мислення і буття, що представлено 

ноосферно-синергетичною якістю дійсності. Тому людська свідомість 

на вищих рівнях свого розвитку стає “емерджентною свідомістю”  

з такою синергетичною якістю, що долає свою обмеженість в часовому 

відтермінуванні існування у світі і трансформується з обмеженої у часі 

ідеальності в “безкінечну ідеальність” і в “безкінечну свідомість”  

так званої “універсальної людини” з космічним світосприйняттям  

і світорозумінням. З цим припиняється самовідчудження людиною 

власної “свідомісної сутності” і її вищого модусу – духовної сутності – 

в тварину природну (“тварну” – Г.Сковорода) виключно матеріально-

ентропійну сутність і людина набуває ідеально-свідомісної та духовної 

самоідентифікації. Людська свідомість що в ідеальних формах (образи 

та поняття) сприймає навколишню дійсність, і це сприйняття виглядає 

як пасивне “відображення” чогось матеріально-фізичного природного, 

в другому розумінні, може виглядати як “свідомісна контрсуггестія” 

впливу відображеного в свідомість на оточуючий світ. Тоді вона 

набуває якості активного впливу власної рефлексії на “зовнішню” 

реальність, “розгортаючи” її з джерел власного світорозуміння і “роз- 

ширеного” мисленевого досвіду. 

Подібний «ментальний досвід» виходить за межі природного  

і входить в сферу космічного світорозуміння, метазнання і метафі- 

зичної реальності – це перш за все “сфера розуму” або ноосфера  

і космоноосфера як всеєдність мислення і буття. Функція свідомості 

тоді вже не зводиться до пасивного відображення позасвідомісної 

навколішності, а її ідеальні конструкти “накладуються” на цю навко- 

лишність і активно творять її на основі ноосферного метазнання  

як “космічного розуму”. Тим самим свідомість впорядковує дійсність, 

гармонізує її в неврівноважених процесах “гармонії протиріч”  

і в “протирічній гармонії” (з наявним синергетичним ефектом).  

Це відповідає самій природі і сутності свідомості, котра виникла як 

функціональна необхідність авторегуляції природних процесів; 

Якщо фракталом зветься структура, яка зіставлена з частин,  

які в якомусь сенсі подібні цілому в регулярній само подібності, то тоді 

існує і фрактальна дійсність. Це може бути матафізична реальність, 

субстанційна метареальність, котрі можуть бути сприйнятними 

“фрактальною свідомістю” як від локально-неосферної і загальнокос- 

мічної «понадсвідомості», так і в її універсальному цілому, яка, 

вочевидь є всесвітньою метасвідомістю. Е.А.Донченко вважає, що 

існує і первинна матриця “універсальної психіки” – це система 



91 

елементів, котра породжує поле загальних і рівновеликих ознак, з яких, 

змінюючи ці рівномірності, структурується психіка любого суб‟єкта. 

Фракталізація даної матриці і створює психічне життя на Землі. Більш 

того, буттєвісно може існувати і відповідний “психофрактал” –  

він є “породження матриці універсальної психіки, в якій втілена 

частина Абсолюта..., котра репрезентує людину як елемент психо- 

логічної природи” [1, с. 29]. 

Психофрактальні можливості свідомості дозволяють виявити її  

ще одну вкрай важливу особливість – це принципова можливість 

ідеального “перетікання реальностей” одна в одну в межах однієї 

“одиничної реальності”. Наприклад, з аналогією фазових переходів, бо 

всі існуючі реальності самоподібні і свідомісна рекуренція дозволяє це 

зробити внаслідок ідеальності свідомості. І навпаки – свідомісний 

писхофрактал може проникати в любу існуючу реальність Всесвіту як 

“пенетрітна свідомість”, ідеально-свідомісно з‟єднуючи різні типи, 

види і форми реальнісного буття всіх “множинних реальностей” в одну 

метафізичну реальність [2, с. 89]. Вони й створюють “центроверсійну 

реальність” у всеєдності мислення і буття [2, с. 310]. Це є смислова 

свідомість, яка як “смисло-свідомість” ідеально трансформує-

перетворює дійсність “з різними смислами”, цінностями та значеннями 

на ідеальні моделі реальності [3, с. 108]. 

Свідомість постає як іманентне первинне «знання-в-собі», що, 

розвиваючись із природно-фізичного рівня, поступово переходить  

у форму «свідомості-для-всіх» і набуває статусу пізнавальної свідо- 

мості. У цьому процесі свідомість не лише відображає дійсність,  

але й надає їй пізнавального сенсу, виконуючи функцію активного 

смислового утворення. Такий перехід зумовлює можливість репрезен- 

тації знання як результату ментально-духовного процесу його транс- 

ценденції – від потенційності до актуалізованої форми істинного 

знання. Уявлення про знання як про абстракцію поступається місцем 

розумінню знання як такого, що предметно розгорнуте в універсальній 

структурі буття та в її численних природно-реальних модифікаціях. 

Отже, пізнання постає не ізольованим актом рефлексії, а процесом 

екзистенційно-онтологічного саморозкриття свідомості у взаємодії  

з реальністю. Це відкриває перспективу розгляду свідомості як фунда- 

ментального чинника розвитку знання, здатного трансцендувати 

емпіричні межі та утворювати нові когнітивні горизонти. 

Таким чином, сучасна методологія науки повинна враховувати  

не лише репрезентативну, а й трансцендентно-конструктивну природу 

свідомості, що дозволяє їй інтегрувати різнорідні рівні реальності  

та формувати нові смислові структури пізнання. Саме в цьому полягає 



92 

її принципова роль у формуванні істинного знання як буттєвісного 

проявлення універсальної структури світобудови. 

 

Література 

1. Донченко О. А. Фрактальна психологія. Київ : Знання, 2005. 323 с. 

2. Капіца В. Ф. Синергетика ноосфери і метафізика знання. Кривий 

Ріг : Видавничий центр, 2010. 304 с. 

3. Капіца В. Ф. Філософсько-методологічні засади креативно-

синергетичного світорозуміння. Кривий Ріг : Видавничий центр, 2009. 

273 с. 

 

 


