
105 

СЕКЦІЯ 4.ФІЛОСОФІЯ РЕЛІГІЇ  

В СОЦІАЛЬНО-ПРАКТИЧНОМУ ДИСКУРСІ СУЧАСНОСТІ 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-578-8-28 

 

КОНЦЕПЦІЯ ВІЙНИ І МИРУ В ІСЛАМІ 

 

Білозор Д. В. 

кандидат філософських наук, 

доцент кафедри філософії, біоетики та історії медицини 

Національний медичний університет імені О. О. Богомольця 

 

У сучасному світі, де військові конфлікти набули глобального 

масштабу, особливої актуальності набуває питання про ставлення 

релігій до війни та миру. Іслам, як одна з найбільших світових релігій, 

має власну систему поглядів на ці явища, що формуються навколо 

поняття джихаду. Часто джихад помилково ототожнюють із «священ- 

ною війною», хоча його значення набагато ширше і глибше. У цьому 

контексті важливо дослідити, як джихад впливає на формування 

мусульманського розуміння війни та миру, як історично змінювалося 

його трактування, і як воно застосовується в сучасному політичному 

дискурсі. 

Слово «джихад» походить з арабської мови і означає «зусилля», 

«старання», «боротьба» . Це поняття охоплює не лише військові дії,  

а й духовну роботу над собою, соціальну активність, захист спра- 

ведливості. У класичному ісламському праві джихад поділяється  

на кілька форм: джихад серця – внутрішня боротьба з гріховними 

нахилами, джихад язика – пропагування добрих справ і застереження 

від зла, джихад руки – активні дії проти несправедливості, джихад 

меча – збройна боротьба за віру. Ці форми демонструють, що джихад – 

це не лише війна, а широка концепція морального, духовного і соціаль- 

ного вдосконалення. 

На початку своєї пророчої діяльності Мухаммед поширював іслам 

мирними засобами – через проповідь, переконання, діалог. Коран 

закликає: «Закликай до шляху Господа з мудрістю і добрим словом» 

(Коран, 16:126). Проте з переслідуванням мусульман у Мецці та їх 

переселенням до Медини з‟являються нові одкровення, які дозволяють 

захищатися: «Дозволено тим, кого переслідують…» (Коран, 22:40–41). 



106 

У період становлення мусульманської громади джихад меча набуває 

значення боротьби з язичниками, які загрожували ісламу. У правових 

трактатах фікху джихад описується як війна проти невірних з метою 

захоплення майна, руйнування святинь і знищення ідолів . Водночас 

Коран забороняє агресивні війни: «Боріться з тими, хто бореться  

з вами, але не переходьте межу» (Коран, 2:190) [3, 190].  

У процесі розширення мусульманської держави виникла потреба  

в класифікації територій, що визначало характер взаємодії з ними.  

Так з‟явилися три ключові поняття: дар аль-іслам – земля ісламу,  

де панує мусульманська влада. дар аль-харб – земля війни, території 

невірних. дар ас-сульх – земля договору, де мусульмани мають 

релігійну свободу, але не політичну владу [1, с. 457]. Ці категорії  

не мають однозначного трактування в канонічних текстах, тому 

богослови адаптували їх до історичних умов. Наприклад, у період 

мирного співіснування з іншими релігіями джихад меча не застосо- 

вувався до християн, юдеїв і зороастрійців, які вважалися «людьми 

Писання» [2, с. 79]. 

Ісламське право встановлює чіткі обмеження щодо ведення війни. 

Заборонено вбивати жінок, дітей, літніх людей, якщо вони не беруть 

участі в бойових діях. Деякі богослови засуджували вбивство 

полонених, вважаючи це негідним вчинком . Існує також принцип 

тимчасового захисту – «аман» – який гарантує безпеку іноземцям, 

купцям, послам, що перебувають на території ісламу з мирною метою. 

Також існують умови звільнення від джихаду: відсутність споряд- 

ження, відсутність дозволу батьків або кредиторів, участь у важливій 

для громади діяльності. Це свідчить про те, що індивідуальні обов‟язки 

деколи можуть переважати над колективними. 

У сучасному світі поняття джихаду часто використовується  

в політичних цілях. Багато про джихад говорили в часи російсько-

чеченської війни. Часто цим терміном маніпулювали і надали йому 

максимально негативних ознак. Джихад став частиною антиісламської 

пропаганди започаткованої спецслужбами. На Близькому Сході  

у ХХ сторіччі також з‟явились політизовані інтерпретації правил 

джихаду. Під час Ірано-Іракської війни обидві сторони – Іран і Ірак – 

виправдовували свої дії через ісламське право на оборону. Заборона 

воєн між мусульманами була проігнорована . Таку ж конфронтацію ми 

спостерігали під час турецько-сирійського конфлікту та афгано-пакис- 

танської конфронтації в минулому і поточному роках. 

У багатьох мусульманських країнах дедалі більше уваги приді- 

ляється мирним аспектам джихаду. Його трактують як боротьбу за 

соціальний прогрес, освіту, економічний розвиток, екологічну безпеку. 

Наприклад, джихадом вважається боротьба з неписьменністю, 



107 

епідеміями, ерозією ґрунтів, а також зусилля щодо зміцнення націо- 

нальної незалежності [2, с. 123]. Відомий хадис пророка Мухаммеда 

говорить: «Ми повернулися з малого джихаду, щоб розпочати великий 

джихад» – тобто внутрішню боротьбу, яка є важливішою за збройну. 

Ісламська концепція джихаду є багатогранною і гнучкою. Вона 

дозволяє як мирне, так і збройне протистояння, але лише за чітко 

визначених умов. Історичний розвиток джихаду показує, що його 

тлумачення змінювалося залежно від обставин, у яких перебувала 

мусульманська громада. У сучасному світі важливо звертати увагу на 

мирні аспекти джихаду, які сприяють розвитку суспільства, зміцненню 

моралі та духовності. 

 

Література 

1. Держава і влада в ісламських філософсько-теологічних та пра- 

вових концептах : монографія / Д. В. Білозор та ін. Київ : Центр учбової 

літератури, 2022. 705 с. 

2. Іслам: довідково-методичні матеріали / М. В. Лубська та ін.  

Київ : Центр учбової літератури, 2022. 541 с. 

3. Священний Коран. Переклад українською / пер. М. Якубович. 

Львів : Центр світової політики, 2013. 624 с. 

4. Істрорія релігій світу : навчальн-методичний посібник /  

М. В. Лубська та ін. Київ : Центр учбової літератури, 2022. 850 с. 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-578-8-29 

 

ЕТИЧНІ ПРИНЦИПИ БУДДИЗМУ ЯК ОСНОВА 

САМОВИХОВАННЯ СУЧАСНОЇ ОСОБИСТОСТІ 

 

Гузенко Ю. І. 

кандидат історичних наук, доцент, 

викладач 

Відокремлений структурний підрозділ  

«Технолого-економічний фаховий коледж  

Миколаївського національного аграрного університету» 

м. Миколаїв, Україна 

 

Сучасне суспільство вже тривалий період переживає кризу 

духовних орієнтирів, тому питання етичного самовдосконалення та 

виховання внутрішньої рівноваги набувають особливої актуальності. 


