
122 

СЕКЦІЯ 5. ФІЛОСОФСЬКІ РЕФЛЕКСІЇ ЩОДО 

НАЦІОНАЛЬНО-КУЛЬТУРНОЇ ІДЕНТИЧНОСТІ 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-578-8-33 

 

ВІД КУЛЬТУРНОЇ ТРАВМИ ДО ПОСТПАМ’ЯТІ: 

ПЕРЕОСМИСЛЕННЯ ПОСТКОЛОНІАЛЬНОЇ ІДЕНТИЧНОСТІ 

В УКРАЇНСЬКОМУ СЬОГОДЕННІ 

 

Гончаренко К. С. 

кандидат філософських наук, доцент, 

завідувач кафедри філософії 

Український державний університет імені Михайла Драгоманова 

м. Київ, Україна 

 

Ідентичність українців у ХХІ столітті формувалася на перетині двох 

потужних процесів: тривалого досвіду культурної травми, спричиненої 

багатовіковим колоніальним пануванням та посттравматичного режиму 

пам‟яті, коли травма вже не переживається безпосередньо, а опосеред- 

ковується такими процесами як медіа, мистецтво, політика чи повсяк- 

денні практики. Цей перехід, що характерний для колишніх «колоній» 

чітко окреслюють Андреас Гюйсен [] та Маріанна Гірш [2], а в гори- 

зонті українського простору досліджує Тамара Гундорова [1]. Термін 

postmemory «сигналізує про часову затримку, що виходить далеко  

за межі та місцезнаходження в певному періоді та після нього… [Так] 

постколоніальний означає не кінець колоніального, а його тривожну 

безперервність» [2, с. 106]. Тож фактично ідентичність, що формується 

в руслі постпам‟яті, тримається на викривлених наративах: триває  

в них. Оскільки, постпам‟ять – це жодним чином не подолання чи 

нівеляція попередніх процесів травматичного досвіду, а буття в ньому, 

то відповідно воно й буде підтримувати той же колоніальний дискурс, 

який свого часу було нав‟язано колонізаторами. «Постпам'ять описує 

зв'язок поколінь тих, хто став свідком культурної чи колективної 

травми з досвідом тих, хто був після них, досвідом, який вони 

«пам'ятають» лише за допомогою історій, образів та поведінки, серед 

яких вони виросли» [2, с. 106].  

Культурна травма в українському контексті – це не окремі форми 

катастроф, що поступово висотували «traumaculture», як от Голодомор, 

репресії, Чорнобиль, війна, а значно глибше системне стирання їх 



123 

суб‟єктності та вганяння в меланхолійний emphatic discourse. Коло- 

ніальний дискурс століттями конструював Україну як «не-місце»,  

як простір, який треба заповнити змістом «старшого брата»,  

як меньшовартісних, що озираються на оклик та ін. Як вважають 

дослідники, десь на початку 2020-х років українці стали на шлях 

переходу від травматичної пам‟яті (тут пам‟ять як біль, як незагоєна 

рана) до постпам‟яті, до режиму, коли травма вже не переживається 

першими свідками, а стає об‟єктом естетичної, політичної та комер- 

ційної трансформації. Маріанна Гірш, вважає, що постпам‟ять функціо- 

нує з покоління, яке народжене після 1991-го чи навіть після 2000-го 

[2]. І саме для цієї нової генерації той же Голодомор вже не є сімейною 

переповідкою, а є радше музейним експонатом.  

Тож, як ми можемо побачити, з одного боку, постпам’ять звільняє. 

Вона дозволяє дистанціюватися від болю, іронізувати, гратися 

формами. Кінематограф (ті ж таки фільми «Люксембург, Люксембург», 

«Мої думки тихі»), музика (на кшталт Kalush Orchestra), література 

(Сергій Жадан та ін.) працюють саме в режимі постпам‟яті, де травма 

присутня, але вже не паралізує. Вона стає матеріалом для створення 

нової суб‟єктності – не жертви, а соціального агента (за П.Бурдьє),  

що замінює «культурою жалю» на культуру опору й креативності. 

З другого боку, постпам’ять несе ризик баналізації та комодифі- 

кації травми. Коли Голодомор стає брендом на футболках, а Бандера 

черговим героєм коміксів чи відео в TikTok, виникає небезпека втрати 

глибини. Травма перетворюється на «травма-лайт», естетизується, 

втрачає політичну гостроту. Це небезпечно в умовах війни, коли росія 

використовує власний наратив «великої вітчизняної» травми, щоб легі- 

тимізувати агресію. Постпам‟ять українців змушена постійно балан- 

сувати між необхідністю «зцілення» і ризиком забуття. 

Повномасштабне вторгнення радикально прискорило деколоні- 

заційні процеси. Російська культура, яка ще десять років тому сприй- 

малась частиною «спільного надбання», раптом стала токсичною. 

Демонтаж пам‟ятників пушкіну, перейменування вулиць, відмова від 

російської мови в публічному просторі – це спроба завершити процес 

суб‟єктивації. 

Водночас війна повертає нас до «первинної» травми. Постпам‟ять 

раптом знову стає прямою пам‟яттю. Буча, Маріуполь, Ізюм – це вже 

не медіа-події для покоління Z, це реальність, в якій воюють і гинуть. 

Виникає парадоксальна ситуація: саме коли ми нарешті почали 

виходити з травми в постпам‟ять, війна знов занурює нас у травму. Але 

ця нова травма вже інша – вона переживається як травма суб‟єкта, який 

усвідомлює себе вільним і здатним чинити опір. 



124 

Тому сучасна українська ідентичність – це не «постколоніальна»  

в класичному сенсі (бо деколонізація ще не завершена), і не «пост- 

травматична» (бо травма триває), а радше «транс-травматична».  

Ми перебуваємо в процесі постійного переписування себе через травму 

і водночас поза нею. Це ідентичність, яка не шукає «чистоти»  

(ні мовної, ні культурної, ні історичної), а навпаки – приймає 

гібридність, фрагментарність, травматичність як умову своєї свободи. 

У цьому сенсі український досвід випереджає багато постколоніальних 

теорій. Якщо для більшості постколоніальних суспільств деколоні- 

зація – це рух від травми до «нормальності», то для України «нормаль- 

ність» неможлива й небажана. Наша суб‟єктність народжується саме  

в моменті постійного подолання травми, в рефлексії над нею, в іроніч- 

ному чи болісному переписуванні власного наративу. 

Постпам‟ять в українському контексті – це не кінець пам‟яті,  

а її нова форма: пам‟ять, яка більше не хоче бути жертвою. Це пам‟ять, 

що дозволяє сміятися над власним болем, створювати з нього 

мистецтво й водночас не забувати, задля кого і чому ми боремося.  

Це пам‟ять, яка знає: ідентичність – це не те, що ми успадковуємо, а те, 

що ми постійно вигадуємо на руїнах старого світу. Саме тому 

сьогоднішня Україна – це лабораторія нової постколоніальної суб‟єкт- 

ності, де травма не паралізує, а каталізує. Ми не «після» колоніалізму  

і не «після» травми. Ми – в самому серці процесу творення себе  

з попелу колишніх імперій і власних примар. І саме ця незавершеність, 

ця відкрита рана, що постійно перетворюється на слово, на пісню,  

на мем, на кулю – і є нашою найглибшою ідентичністю. 

 

Література 

1. Гундорова Т. Транзитна культура та постколоніальна травма. К. : 

Віхола, 2024. 272 с. 

2. Hirsch M. The Generation of Postmemory. Poetics Today 29:1. Duke 

University Press, 2008. Рр.103–128. 

3. Huyssen A. Urban Palimpsests and the Politics of Memory. Stanford : 

Stanford UP, 2003. 177 р. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


