
127 

свободу думки, отже, і дії. Тому персональна свобода індивіда-носія 

тотальної пам‟яті як цілого є свобода лише в межах цієї пам‟яті. Цей 

внутрішній стан особи не виходить за межі тотальності розуміння 

історичної події. 

Тотальність історичної свідомості не є статичність в її абсолютному 

значенні, а мінливий індивідуалізований життєвий процес трансфор- 

мацій та оновлення персонального світосприйняття. Так формується 

національно-культурна ідентичність в конкретному соціальному про- 

сторі. Тотальність як цілісність можливо усвідомити через динамічні 

прояви тотальності в конкретних сферах суспільного буття. Тому вона 

й вивчається політологією, психологією, культурологією, соціологією, 

етнополітологією. 

Ми дотримуємося думки, що дослідницькі міркування науковців 

про тотальність історичної пам‟яті як цілого поглиблюють розуміння 

чинних механізмів культури, зорієнтованих на забезпечення її розвитку 

на певному етапі буттєвості людини конкретного національного 

конгломерату. 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-578-8-35 

 

КОЛОНІАЛЬНИЙ ВПЛИВ НА ІНДІЙСЬКУ  

СУСПІЛЬНУ СВІДОМІСТЬ: ФІЛОСОФСЬКИЙ АНАЛІЗ 

 

Петленко І. В. 

кандидат філософських наук, 

докторантка кафедри історії філософії 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка 

м. Київ, Україна 

 

Проблематика постколоніальної свідомості посідає центральне 

місце у сучасній гуманітарній думці, оскільки стосується фундамен- 

тального питання: як колоніальні структури влади впливають на 

формування епістемології, ідентичності та культури. Досвід Індії 

показує яким чином колоніальні наративи можуть трансформувати  

не лише економічну чи іншу ресурсну сферу, але й політичні систему, 

освіту, культуру. В сучасному філософському дискурсі колоніалізм все 

частіше розглядається як епістемологічний проект, який конструює 

реальність через владний дискурс. Цю думку можна зустріти в працях 

Едварда Саїда [2] та Мішеля Фуко [7]. 



128 

Постколоніальні практики в колишніх колоніальних країнах пов‟я- 

зані не просто з автономізацією сфер господарювання, адміністрування 

чи нормативно-правової регуляції суспільства, а з відновленням зруй- 

нованих зв‟язків між традицією, історичною пам‟яттю та сучасними 

формами раціональності. Тому аналіз векторів колоніального впливу  

на індійське суспільство потребує філософського осмислення.  

Це дозволить виявити паралелі із процесом деколонізації свідомості  

й в Україні. 

Колоніальна присутність Британської імперії в Індії не обмежу- 

валася політичним контролем – вона передусім формувала новий тип 

суб‟єктивності, заснований на ієрархії знань. Як показав Едвард Саїд, 

«орієнталізм» є способом символічного панування, коли колонізатор 

створює «іншого» через мову науки, мистецтва та освіти [3]. Резуль- 

татом було сприйняття колонізованим суб‟єктом своєї ж культури  

як відсталої. 

Франц Фанон пише, що колоніальне панування проникає в саму 

«психологічну структуру буття», виробляючи комплекс меншовартості, 

який перетворює підкореного на віддзеркалення колонізатора [4]. Саме 

ця внутрішня амбівалентність і стала предметом філософського 

осмислення в постколоніальній теорії. 

Ми визначили наступні вектори впливу на суспільну свідомість 

Індії: освіта, мова, історія, психологічний тиск і формування комплексу 

меншовартості [1, с. 36]. 

Освітній вектор впливу виявився у формуванні системи навчання, 

спрямованої на створення класу «посередників» між Британією та 

місцевим населенням. «Хвилина» Маколея закріпила ідеал англійської 

освіти як еталона, що породило покоління колоніальних інтелектуалів, 

відірваних від власної традиції[8]. Індійські інтелектуали, культурні 

діячі, учасники руху спротиву здебільшого мали освіту здобуту  

або у Європі, або в Індії, але за європейськи канонами. Серед них 

Джавахарлал Неру, Магатма Ґанді, Сарвепаллі Радгакрішнан та ін. 

Проте ці мислителі говорили про необхідність перегляду такої 

парадигми освіти з точки зору індійської культурної самоідентифікації. 

Бо освіта в колоніальний період крім навчального аспекту ще й висту- 

пала інструментом підкорення.  

В українському контексті цей вектор проявляється через тривале 

панування імперських моделей освіти, які формували залежність 

гуманітарного знання від зовнішніх ідеологічних центрів. Деколо- 

нізація освіти нині передбачає відновлення суб‟єктності університету 

як простору власної інтелектуальної ініціативи, подібно до того,  

як Індія після незалежності переосмислила роль знання у націо- 

нальному відродженні. 



129 

Мовний вектор колоніального впливу тісно пов‟язаний з освітнім,  

і він також безпосередньо стосувався питання ідентичності. Мова 

англійська стала водночас символом модерності й засобом культурної 

асиміляції. Підручники для навчання, написані англійською мовою, 

одночасно і поширювали імперські наративи та визначали статус 

англійської як мови цивілізації і розвитку. В Той час як місцеві мови 

ставали маргіналізованими. Англійська була не лише «універсальним» 

засобом комунікації, а маркер цивілізованості та просвітництва [6]. 

Як наслідок, виникла двоїстість: англійська забезпечувала соціаль- 

ний статус і доступ до освіти, а місцеві мови залишалися носіями 

культурної автентичності. Подібний стан спостерігався і в Україні,  

де російська мова тривалий час виконувала функцію імперського коду, 

а українська – маркувала «іншого». У процесі деколонізації мова постає 

не просто як інструмент спілкування, а як форма мислення і чинник 

філософської свободи, адже саме в мові відбувається онтологічне 

самоусвідомлення народу. 

Історичний вектор колоніального впливу представлений «перепису- 

ванням історії» та позиціонуванням індійців як «тубільців», «відсталі 

народи», які не мали ніякого культурного розвитку. Традиційне 

індійське з точки зору такого наративу – це відстале не модерне.  

Як показує Міра Нанда, така історіографія створювала ілюзію, ніби 

індійська цивілізація є статичною, а модерність є виключно західним 

досягненням [9]. В українському вимірі ревізія історії також пов‟язана  

з боротьбою проти імперського переосмислення минулого, де 

ключовим завданням стає повернення права на власний наратив. Саме 

історична пам‟ять є осердям деколоніального мислення, адже вона 

визначає межі можливого майбутнього. 

Вектор психологічного впливу пов‟язаний з формуванням комп- 

лексу меншовартості. При цьому він є наслідком усіх попередніх 

колоніальних практик. Підкорені народи починають бачити колоніза- 

тора як спасителя (нав‟язаний міф про «освободітєлєй» приклад  

з українського сьогодення) і тому починають його наслідувати в мові, 

культурі, поведінкових патренах, цінностях і нормах. В цьому 

контексті Хомі Бгабга підмічає, що відбувається механічне змішання 

культур. З одного боку – мімікрія за «великим братом», з іншого  

з іншого спротив насадженню чужого [5]. Ця амбівалентність стає 

місцем для «третього простору» – творчої переінтерпретації, що 

виникає на перетині двох культурних світів. Індійська філософська та 

політична думка в «третьому просторі» застосувала методи європей- 

ського раціоналізму до традиційних метафізичних уявлень про світ, 

знання, суспільство. Це стало тим, що сьогодні називається Індійським 

ренесансом та мало продовження в постколоніальних студіях Індії.  



130 

В контексті України боротьба з комплексом культурної меншоварті 

залишається актуальною. Ми знаходимося в просторі між європей- 

ським та постімперським (радянським) наративами. Це якраз місце для 

формування власного «третього простору». Замість сліпого насліду- 

вання західних чи східних моделей, український «третій простір» 

передбачає адаптацію західних інституційних та філософських ідей 

(раціоналізму, демократії, правової держави) через призму власних 

історичних травм та козацьких/громадівських традицій самовряду- 

вання. Цей простір – це місце, де травматичне минуле стає каталіза- 

тором для побудови майбутнього, вільного від меншовартості та 

імперських ілюзій.  

Таким чином, розглянувши вектори колоніального впливу та по- 

слідуючі постколоніальні трансформації суспільної свідомості Індії 

варто зазначити, що колоніалізм – це епістемологічна практика. Він 

впливає на самоідентифікацію, самовизначення і саморозуміння. Осві- 

та, мова, культура, що знаходитися під соціальним, політичним  

та психологічним тиском в решті вивільняються. І це стає кроком до 

формування нової постколоніальної ідентичності, де власне традиційне 

вже не є чимось відсталим та невартим уваги. Філософський аналіз цих 

процесів розкриває перспективи для самостановлення та самовизна- 

чення та деколонізації мислення. 

 

Література 

1. Петленко І. Вектори колоніального впливу на суспільну 

свідомість Індії. Philosophy and Governance. 2025. № 6(10). С, 33–40. 

URL: https://doi.org/10.70651/3041-248x/2025.6.05  

2. Саїд Е. Культура й імперіалізм / пер. з англ. К. Ботанова,  

Т. Цимбал. Київ : Критика, 2007. 608 с. ISBN 966-7679-97-7. 

3. Саїд Е. Орієнталізм / пер. з. англ. Віктора Шовкуна. Київ : 

Комубук, 2025. 536 с. 

4. Фанон Ф. Гнані і голодні / пер. з фр. К. : Вперед, LAT & K, 2016. 

227 с.  

5. Bhabha, H. K Of mimicry and man: The ambivalence of colonial 

discourse. Discipleship: A Special Issue on Psychoanalysis. Cambridge, 

Mass : MIT Press, 1984. С. 125–133. DOI: 10.2307/778467 

6. Dutta, S. Colonial textbooks and national consciousness in British 

India. History of Education. 2022. Advance online publication. DOI: 

10.1080/0046760X.2022.2050304.  

7. Foucault, M. Power/Knowledge: Selected Interviews and Other 

Writings, 1972–1977. New York : Knopf Doubleday Publishing Group, 

1980. 288 p.  



131 

8. Macaulay, T. B. Macaulay‟s Minute (pp. 107–117). Selections from 

educational records, part I, 1781–1839. 1919. URL: https://archive.org/ 

details/1-macaulays-minute-pages-from-selections-from-educational-

records-part-i-1781-1839-1919-pg-107-117 

9. Nanda, M. Postcolonial Theory and the Making of Hindu 

Nationalism: The Wages of Unreason. New Delhi : Oxford University Press, 

2012. 304 p. 

 

 


