
136 

СЕКЦІЯ 6. ФІЛОСОФСЬКА АНТРОПОЛОГІЯ ТА ФІЛОСОФІЯ 

КУЛЬТУРИ В УМОВАХ РОЗВИТКУ ШТУЧНОГО ІНТЕЛЕКТУ 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-578-8-37 

 

ПЛАСТИКА ЛЮДИНОМІРНОСТІ В ЕПОХУ ШТУЧНОГО 

ІНТЕЛЕКТУ: ФІЛОСОФСЬКО-АНТРОПОЛОГІЧНІ ВИМІРИ 

СВОБОДИ, ЦІЛІСНОСТІ ТА КРАСИ 

 

Гончарова О. Є. 

кандидат технічних наук, доцент, 

докторантка кафедри філософських і соціологічних студій  

та соціокультурних практик 

Південноукраїнський національний педагогічний університет  

імені К. Д. Ушинського 

м. Одеса, Україна 

 

Вступ. У контексті Міжнародного дня філософії, ініційованого 

ЮНЕСКО як щорічного простору діалогу про людину, істину і гідність, 

постає питання: яким є місце людини у світі, де розум і мислення 

дедалі частіше стають спільними для людини й алгоритму? Сучасна 

епоха, позначена розвитком штучного інтелекту, перетворює 

антропологію на науку про межу між природним і штучним, між 

живим досвідом і формалізованим кодом. Філософія покликана не 

лише осмислити цей перехід, а й віднайти у ньому новий 

гуманістичний сенс. Людина, яка створює інтелектуальні машини, сама 

стає об‟єктом глибокої метаморфози – її свідомість, мова і чуттєвість 

проходять через випробування технічною медіацією. Саме в цьому 

зламі постає потреба в новій метакласичній [1, с. 20] парадигмі –  

у понятті пластики людиномірності, що вміщує як рух духу, так  

і етико-естетичну гнучкість мислення. 

Актуальність дослідження зумовлена потребою філософського 

переосмислення місця людини в умовах стрімкої техногенної 

трансформації та розвитку штучного інтелекту. Цифрова доба 

радикально змінює антропологічну структуру буття: мислення, мова, 

творчість і спілкування набувають гібридного характеру, в якому 

людське поєднується з алгоритмічним. У цій ситуації зростає ризик 

втрати духовної цілісності, смислової орієнтації й етичних меж 

людського існування. Філософія людиномірності [2, с. 39] постає як 



137 

методологічна основа для збереження гуманістичного виміру сучасної 

культури – як спроба узгодити технологічне з духовним, раціональне  

з естетичним, інноваційне з вічним. Поняття пластики людиномірності 

[3, с. 396] конкретизує цей процес як мистецтво узгодження й гармо- 

нізації, що надає людині змогу залишатися співтворцем, а не продуктом 

цифрових систем. Отже, дослідження феномену пластики людино- 

мірності є актуальним у контексті формування нової антропології 

свободи, яка поєднує філософію, науку та культуру в єдине поле 

метакласичного осмислення людини у світі технологічного розуму. 

Мета дослідження – виявити онтологічний, гносеологічний  

та естетичний зміст феномена пластики людиномірності як прояву 

гармонійного саморозгортання людини в умовах штучного інтелекту; 

розкрити зв‟язок між філософією людиномірності й її пластичною 

реалізацією як формою духовно-ціннісного співбуття людини і тех- 

нології. 

Об’єкт дослідження – це людина як цілісна система тілесного  

та духовно-розумового вимірів, що самоорганізується у взаємодії  

з технологічним середовищем у добу штучного інтелекту. 

Предмет дослідження – філософсько-гносеологічна сутність плас- 

тики людиномірності як практики гармонізації духовного, етичного  

та технологічного вимірів буття через естетичну і когнітивну гнучкість 

мислення. 

Гіпотеза дослідження – у межах новітнього метакласичного типу 

наукової раціональності [1, c. 20] можливо осмислити людину  

не як об‟єкт технологічної еволюції, а як міру гармонії та джерело 

смислу, здатне формувати простір співбуття з інтелектуальними 

системами. Пластика людиномірності постає способом підтримання 

людяності у світі, де мислення набуває алгоритмічної природи, а краса 

стає критерієм духовної свободи. 

Антропологічні виклики доби штучного інтелекту 

Антропологічна ситуація XXI століття визначається гібридизацією 

людського досвіду, поєднанням біологічного, цифрового та культур- 

ного рівнів реальності. Феномен штучного інтелекту створює нові 

умови існування, у яких людська унікальність проходить випробування 

алгоритмізацією свідомості. Виникає потреба в новій онтології  

людини – такій, що враховує нелінійність, багатовимірність і мета- 

когнітивну здатність до саморефлексії. Як показує філософська 

традиція від М. Шелера до Х. Плеснера, людина не є завершеною 

істотою, а постійно перебуває в процесі становлення [4]. У цьому сенсі 

розвиток штучного інтелекту можна розглядати як зовнішній 

каталізатор розкриття внутрішніх потенціалів людини. 



138 

Концепт пластики людиномірності як філософська модель ціліс- 

ності – ядро філософіі людиномірності 

Поняття «пластика людиномірності» вводиться для опису внут- 

рішньої здатності людини узгоджувати суперечливі виміри власного 

існування – раціональний, емоційний, тілесний, духовний і техно- 

логічний. Пластика – це не просто адаптація, а форма онтологічної 

гнучкості, що дозволяє людині зберігати себе у мінливому світі. 

Людина постає як динамічна система, що самоналаштовується, здатна 

до гармонізації потоків свідомості, мислення, культури та технологій. 

Така онтологічна пластичність є джерелом її свободи та передумовою 

цілісності. 

Пластика людиномірності – це філософська категорія, яка описує 

здатність людини узгоджувати протилежні виміри буття: духовне  

й матеріальне, індивідуальне й колективне, природне й технологічне.  

У добу штучного інтелекту пластика стає не лише рисою індивіду- 

ального характеру, а онтологічною необхідністю. Людина повинна 

навчитися співіснувати з алгоритмом не як із конкурентом, а як із від- 

дзеркаленням власної раціональності. Як зазначав Мартін Гайдеггер, 

техніка – це спосіб розкриття буття, але вона стає небезпечною тоді, 

коли людина втрачає здатність бачити в ній символ, а не замінник 

реальності [5]. Пластика мислення дозволяє переосмислити техніку як 

інструмент самопізнання: через взаємодію з нею людина вчиться 

пізнавати межі власної свідомості, етики й естетики. Ханна Арендт 

писала, що свобода починається з дії, яка творить новий початок [6].  

У цьому сенсі кожна взаємодія людини з технологічним світом може 

бути актом філософської творчості, якщо вона відбувається у свідо- 

мості власної цінності. 

Філософія людиномірності розглядає людину не як центр світу,  

а як його міру – як живу систему узгодження смислів, дій і станів.  

Це не антропоцентризм, а антропо-синергія, у якій духовне, природне 

й технологічне поєднуються у динамічній рівновазі. Людиномірність  

є способом присутності людини у світі, що визначає її здатність 

узгоджувати власне мислення з гармонією буття. У цьому полягає  

її відмінність від класичних моделей гуманізму, де людина мислилася 

мірою всього, тоді як у людиномірності вона стає мірою співбуття, 

співавтором реальності. 

Постнекласична філософія (у працях Ірини Добронравової [7], Ірини 

Єршової-Бабенко [8] та ін.), філософія людиноцентризму Василя 

Кременя [9], метаантропологія Назіпа Хамітова [10] вже окреслили рух 

до нового антропологічного бачення: людина постає не спостерігачем, 

а учасником самоорганізації складних систем, де знання, етика  

і творчість утворюють єдиний енергетичний континуум. 



139 

Людиномірність природно розвиває ці ідеї, поєднуючи психосинерге- 

тичний підхід із філософською рефлексією над межами людського. 

Вона формує новий тип цілісності – такий, у якому духовна свобода, 

етична чутливість і технологічна свідомість взаємодіють не як опозиції, 

а як поля спільного творення буття. Саме людиномірність стає 

підґрунтям пластики як мистецтва узгодження, що дарує мисленню 

гнучкість, а духу – здатність розрізняти справжнє і симулятивне. 

Якщо філософія людиномірності визначає смислове поле буття,  

то пластика людиномірності розкриває його динаміку – рух від усві- 

домлення до дії, від гармонії смислів до їхнього живого втілення. 

Філософія задає метафізичний горизонт – як бачити, розуміти й ціну- 

вати, – а пластика втілює це бачення у формі мислення, спілкування, 

творчості. Вона є практичною реалізацією людиномірності в щоден- 

ному акті самотворення. Якщо людиномірність – це міра, за якою 

людина пізнає світ, то пластика – це спосіб, яким вона втілює цю міру  

в реальності. Вони співвідносяться як онтологія і феноменологія,  

як першопринцип і його прояв: людиномірність дає форму смислу,  

а пластика – смисл форми. Разом вони формують цілісний антрополо- 

гічний континуум – людину, здатну не лише пізнавати, а й творити 

гармонію в мінливому світі. 

Естетичний вимір пластики людини є не менш важливим, ніж 

антропологічний. Краса у філософському сенсі – це не прикраса форми, 

а прояв внутрішнього порядку, що народжується зі смислу. Людина, 

яка прагне цілісності, інтуїтивно відчуває гармонію як міру свого 

буття. У цьому сенсі пластика людиномірності є своєрідною 

«естетикою свободи»: вона формує чутливість до міри, до співзвуч- 

ності внутрішнього і зовнішнього. Як писав Ганс-Ґеорг Гадамер, 

естетичне переживання має характер істини – воно відкриває людині 

спосіб бути у світі. “In the work of art a truth is experienced that we cannot 

attain in any other way” [11, p. 119]. В перекладі з англійської: 

«Естетичний досвід є досвідом істини: у творі мистецтва ми пере- 

живаємо істину, якої не здобути інакше». Тому збереження краси  

як метафізичної категорії стає способом збереження людяності. Краса – 

це не втеча від реальності, а форма її олюднення. 

Тезаурусний вимір метакогнітивної людини 

Онтологічна пластичність виявляється також у сфері мови й куль- 

тури. Людська мова сьогодні вступає у взаємодію з машинними 

кодами, але саме завдяки тезаурусу – внутрішньому словнику значень – 

людина здатна залишатися суб‟єктом. Як доведено у статті [1] 

авторами Володимиром Єзерським, Ольгою Гончаровою та Євгеном 

Гауфманом, ядро тезаурусу метакогнітивної людиномірності виконує 

функцію фільтра, який дозволяє відрізняти смислове від шуму.  



140 

У цифрову добу ця здатність стає головним етичним і пізнавальним 

критерієм. Пластичний тезаурус – це інтелектуальний орган людини, 

який забезпечує не лише мислення, а й самозбереження духу. Він 

дозволяє інтегрувати раціональне, емоційне й інтуїтивне у єдину 

систему самотворення. 

Свобода і цілісність як наслідок онтологічної пластики 

Свобода у цьому контексті постає як онтологічний рух –  

не заперечення зовнішніх обмежень, а здатність перетворювати вплив 

на досвід. Цілісність, своєю чергою, є наслідком гармонізації багатьох 

рівнів існування: тілесного, когнітивного, духовного й технологічного. 

Пластика людиномірності дозволяє людині діяти не всупереч штуч- 

ному інтелекту, а через нього – виявляючи нові горизонти самопіз- 

нання. У цьому полягає справжня гуманістична місія філософії  

XXI століття: не лише осмислити межі людського, а й допомогти 

людині стати більш собою у світі, де алгоритм стає співрозмовником. 

Як зазначав Жан Бодрійяр, сучасність живе в симулякрах, але саме 

філософія здатна повернути їм вимір реальності, наділивши їх смислом 

[12]. Пластика мислення, таким чином, є не лише засобом 

інтелектуальної оборони, а й формою духовного мистецтва – вмінням 

бути присутнім у світі, що змінюється. 

Висновки. Узагальнюючи, можна сказати, що концепція пластики 

людиномірності відкриває нову перспективу філософської метакла- 

сики – метакласику співтворення. Людина постає не як користувач 

технологій, а як їхній співтворець, носій смислів і цінностей. Її місія – 

гармонізувати технічне й духовне, перетворюючи взаємодію з маши- 

ною на діалог із самим буттям. Філософія, зберігаючи вірність істині, 

має допомогти людині знову відчути красу буття, в якій поєднуються 

розум, любов і свобода. Саме у цьому полягає головний зміст 

сучасного філософського покликання – зберегти в людині джерело 

творення, навіть тоді, коли інтелект стає спільною мовою людини  

і машини. 

 

Література 

1. Єзерський В., Гончарова О., Гауфман Є. Ядро тезаурусу мета- 

когнітивної людиномірності. Studies in History and Philosophy of Science 

and Technology. 2024. Вип. 33(2). С. 14–35.  

2. Гончарова О. Філософія людиномірності як основа телеемпатії  

в умовах цифровізації. Вісник Львівського університету. Філософсько-

політологічні студії. 2024. Вип. 53. С. 38–49. 

3. Гончарова О. Культура та творчість у цифрову епоху: від дикта- 

тури форми до пластики людиномірності. Інформатика. Культура. 



141 

Техніка : зб. матеріалів ХI Міжнар. українсько-німецькій конф. Одеса : 

ОНПУ, 2025. Том 2. С. 395–401. 

4. Шелер М. Положення людини в космосі. Київ : Юніверс,  

1994. 64 с. 

5. Heidegger Martin. Die Frage nach der Technik. München :  

Die Kunste im technischen Zeitalter, 1954. 294 р. 

6. Арендт Х. Vita activa, або про діяльне життя. Львів : Літопис, 

2005. 387 с. 

7. Добронравова І. Нелінійне мислення. Філософська і соціологічна 

думка. 1991. Вип. 6. С. 47–60.  

8. Єршова-Бабенко І., Жижко Т. Психомірність людини та її пове- 

дінки : монографія. Київ : ЦП Компринт, 2024. 220 с. 

9. Кремень В. Г. Філософія людиноцентрізму в стратегіях освіт- 

нього простору : монографія. Київ : Педагогічна думка, 2009. 119 с. 

10. Хамітов Н. В. Філософська антропологія: актуальні проблеми. 

Від теоретичного до практичного повороту : монографія. Вид. 5-те, 

виправ. і допов. Київ, 2023. 405 с. 

11. Gadamer, H.-G. Truth and method / Trans. J. Weinsheimer & D. G. 

Marshall. 2nd rev. ed. London–New York : Continuum, 2004. Pp. xxi–xxii, 

118–121. 

12. Бодрійяр Ж. Символічний обмін і смерть. Київ, 2006. 318 с. 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-578-8-38 

 

АНТРОПООДИНИЦЯ ТА ҐЕНЕРАТИВНІ 

ШТУЧНОІНТЕЛЕКТНІ МОДЕЛІ:  

РОЗЛЮДНЕННЯ VS КОЕВОЛЮЦІЙНІСТЬ 

 

Діденко Л. В. 

кандидат філософських наук, доцент, 

доцент кафедри філософії гуманітарних наук 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка 

м. Київ, Україна 

 

Тренди цифровізування покликані допомагати людині у сучасному 

постійно змінюваному світі. Проте не усі новації мають антропо- 

сприятливі наслідки. 

Проблематизування. Сучасна антропоодиниця отримує унікальну 

можливість доступу до ґенеративних штучноінтелектних моделей 


