
152 

Оскільки гнучке мислення поєднує розуміння, адаптацію й іннова- 

цію, емпатію і комунікативність його можна розглядати і як філософ- 

ську стратегію життя у світі змін.  

Варто вказати і на те, що концепція гнучкого мислення ставить 

цілий ряд питань, що потребують філософського, наукового, психо- 

логічного, культурологічного осмислення, зокрема це і проблема 

істини, ціннісної саморефлексії, проблема інтерпретації, цифрові 

мережі і штучний інтелект як простір когнітивного розширення  

і викликів, проблема гри та інновації в культурі, етичний вимір гнуч- 

кості. 

 

Література 

1. Dewey J. How We Think Dover Publications, 2003. 240 p. 

2. Ortega y Gasset Jos  What Is Philosophy? Norton, 1961. 252 p. 

3. Де Боно Е. Бічне мислення. Креативність крок за кроком /  

пер. С. Гірник. Київ : Наш Формат, 2018. 

4.  Млодінов Л. Гнучке мислення: як адаптуватися до мінливого 

світу / пер. з англ. О. Захарченко. Харків : Віват, 2021. 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-578-8-41 

 

ШТУЧНИЙ ІНТЕЛЕКТ І ТРАНСФОРМАЦІЯ ІНФОСФЕРИ: 

ВИКЛИКИ ДЛЯ ЛЮДСЬКОЇ СУБ’ЄКТНОСТІ  

В УМОВАХ ПОСТПРАВДИ 

 

Шоріна Т. Г.  

кандидат філософських наук, доцент, 

доцент кафедри політології, соціології та філософії 

Державний університет «Київський авіаційний інститут» 

м. Київ, Україна 

 

Стрімкий розвиток штучного інтелекту (ШІ) та цифрових техно- 

логій актуалізує глибокі філософські питання щодо природи свідомості, 

свободи волі та суб'єктності. У контексті філософської антропології  

та філософії культури особливого значення набуває аналіз агентності 

ШІ, оскільки його вплив поширюється не лише на комунікативні 

практики, а й на структуру людського досвіду, самоусвідомлення  

та способи орієнтації у світі. Формування глобального інформаційного 

середовища – інфосфери створює умови, за яких здатність людини  



153 

до критичного мислення та розрізнення правди суттєво послаблюється. 

В атмосфері постправди, алгоритмічного впливу та цілеспрямованих 

стратегій держав і корпорацій людина опиняється у вразливому 

становищі перед маніпуляціями, що й зумовлює необхідність осмис- 

лення як агентності ШІ, так і антропологічної вразливості сучасної 

людини. 

Агентність – це один із центральних термінів в дослідженнях 

штучного інтелекту та когнітивних наук. У технічному сенсі агент –  

це система, здатна діяти автономно, адаптуватися і досягати постав- 

лених цілей. Проте у філософській традиції агентність пов‟язана  

з гуманітарними категоріями: свідомістю, рефлексією, наміром, 

моральною відповідальністю. 

Саме тому сучасні дослідження наголошують на необхідності 

чіткого розмежування між технічною та філософською агентністю. Так, 

у роботі Брінне Бент [1, c. 403–413] доводиться, що термін agent  

у сфері ШІ «зазнав настільки широкого та розмитого використання», 

що втрачає методологічну точність, і потрібне його концептуального 

переозначення [1, с. 403]. Дослідниця пропонує відноситися до агент- 

ності ШІ як до поведінкової властивості, а не до суб‟єктної здатності, 

відмежовуючи її від людського суб‟єктного статусу. 

Філософія дії, починаючи від Аристотеля і до сучасної аналітичної 

традиції, розглядає суб‟єкта як носія наміру та моральної відповідаль- 

ності. ШІ, навпаки, позбавлений внутрішнього досвіду та автономного 

цілепокладання. Поведінка моделей – це результат обробки даних,  

а не прояв внутрішнього наміру чи свідомості. Аналогічної позиції 

дотримуються сучасні дослідники Анджей Порембський і Якуб Фігура. 

Вони наголошують що «свідоме ШІ» як філософська можливість  

на сьогодні не має підстав, оскільки жодна наявна архітектура  

не демонструє ознак феноменальної свідомості або інтенціональності, 

що стоїть за рядками символів, згенерованими LLM [2, c. 8]. Вони 

вказують на відомі умови, які чітко розрізняють несвідомі об'єкти  

від свідомих об'єктів: наприклад, відчуття відокремленості від про- 

стору (яке виходить за межі здатності уникати перешкод і стін), 

сенсорне сприйняття, інтенціальність, мислення в ментальних образах, 

самореференційність та наявність самоусвідомлення [2, c. 3]. Жодна  

з сучасних архітектур ШІ, включно з LLM, не демонструє цих 

якостей. Отже, агентність ШІ – це функціональна автономія, але не 

суб‟єктність. Ця відмінність є ключовою для розуміння культурних  

і соціальних ризиків. 

Згідно з дискурсом філософської антропології свідомість людини 

характеризується не процесом обчислення. Свідомість є фундамен- 

тальним способом, яким людина співвідносить себе зі своїм предметом 



154 

та світом загалом. Людська здатність до смислотворення, морального 

вибору, емпатії та рефлексії становить те, що в філософській культурі 

визначається як суб‟єктність. 

На відміну від алгоритмів, людина здатна вийти за межі поточного 

контексту, критично осмислити власні інтенції та сформувати нові 

смисли. Ця здатність є джерелом як її вразливості, так і свободи. Саме 

вона робить культуру нескінченним процесом осмислення й зміни 

світу, а не просто обробкою інформації. Однак ця унікальна суб‟єкт- 

ність стикається сьогодні з низкою загроз, зумовлених становленням 

нового культурного середовища – інфосфери. Ключовим викликом 

є епістемічна криза, яка проявляється у стані постправди. Звернемося 

до цих понять. 

Поняття інфосфери у трактуванні Л. Флоріді позначає середовище, 

в якому інформаційні структури, люди, алгоритми і цифрові об‟єкти 

взаємодіють у гібридних формах. У наших дослідженнях [3: 4] вже 

підкреслювалося, що інфосфера не обмежується цифровим простором: 

це всеохопне середовище, яке формує нову метафізику культури  

і новий спосіб творчості змістів. 

У цьому світлі ШІ виступає не лише інструментом, а активним 

виробником змісту, здатним впливати на культурні процеси. Генера- 

тивні моделі створюють тексти, візуальні образи, синтезують 

інформацію, формують інформаційні наративи. Це означає, що ШІ стає 

актором зміни інфосфери, хоча й не суб‟єктом у філософському сенсі. 

Ще один аспект становлення нової культурної реальності, пов‟я- 

заний з поширенням в духовно-інтелектуальному житті стану пост- 

правди (post-truth) [5]. Це соціокультурна та політична ситуація, в якій 

об'єктивні факти менш впливають на формування громадської думки, 

ніж апеляції до емоцій та особистих переконань. Власне, це не так 

поширення брехні та омани, скільки реальність, в якій правда перестала 

бути головним аргументом. Замість неї віддають перевагу тому, що 

здається правдою, тому, що відчувається правильним, або відповідає 

наявній картині світу. 

Результатом такої духовної практики стає атмосфера всебічної 

релятивізації картини світу. На цьому тлі алгоритмічна логіка інфо- 

сфери через «бульбашки фільтрів» та інформаційну перевантаженість 

підриває саму основу суб'єктності – здатність до критичної рефлексії.  

У цих умовах свобода формувати нові смисли ризикує виродитися  

у вільну гру готових, алгоритмічно підібраних конструктів. Тобто 

замість посилення суб'єктності, технології створюють прецедент її 

«тихої ерозії» – коли здатність до автономного мислення поступається 

місцем адаптації до потоків неперевіреної інформації. 



155 

Водночас зазначимо, що алгоритмічна логіка – це не лише науково-

технічний продукт. Вона існує як інструмент «м‟якої сили»,  

що активно використовують великі корпорації та держави для досяг- 

нення своїх цілей. Для корпорацій такою ціллю є максимізація уваги та 

збору даних, де людина виступає як джерело поведінкового капіталу. 

Для держав – це засіб управління суспільною думкою, формування 

бажаних наративів та мікрокерування соціальною поведінкою. 

У цьому контексті, «тиха ерозія» суб'єктності виявляється не 

випадковим побічним ефектом, а логічним результатом дії цих стра- 

тегій. Економіка уваги отримує вигоду від керованої, емоційно-

реактивної особистості, здатної на тривалу скролінг-активність,  

але не на глибокий критичний аналіз. Політичні технології, у свою 

чергу, значно ефективніше працюють з масами, схильними до маніпу- 

ляційних впливів через апеляцію до упереджень та страху, а не до 

розуму. Отже, нинішня архітектура інфосфери, з її акцентом на 

фільтрацію та персоналізацію, створює середовище, де автономна, 

рефлексуюча суб'єктність є системно обмежуваною. Таргетована рекла- 

ма, моделювання поведінки населення, системи соціального контролю, 

алгоритмічні механізми ухвалення рішень – усі ці практики створюють 

безпрецедентний рівень впливу на громадян. Уразливість людської 

суб‟єктності тут – не природна властивість, а наслідок нової культурної 

екології, у якій інформаційні технології формують середовище,  

що «перевантажує» когнітивні та моральні здібності людини. 

Описані вище процеси вказують на потребу формування нової 

рамки філософського мислення. Кіберетика, інформаційна етика, 

філософія техніки та філософія культури, мають співвідноситися  

з філософською антропологією. У новій культурній ситуації необхідно: 

розмежувати агентність ШІ та людську суб‟єктність; зміцнити антро- 

пологічні засади критичності, автономії, моральності; продовжу- 

вати зміцнювати етику інфосфери, що базується на принципах 

прозорості, відповідальності та підзвітності; розвивати інформаційну 

грамотність та стійкість як нову культурну компетентність. 

ШІ має бути інструментом людської творчості, а не чинником 

антропологічної деградації. Лише крізь призму філософської антро- 

пології можна побачити не лише технологічні, але й екзистенційні 

ставки сучасності. 

Отже, агентність ШІ – це феномен функціональної автономії, але 

не суб‟єктності. Сам собою він не становить загрози людській свободі. 

Реальну небезпеку формує культурно-політичний контекст, де 

маніпулятивні стратегії великих корпорацій та держав, які прагнуть до 

максимізації контролю та уваги, посилюються епістемічною кризою 

постправди. У цих умовах людина, позбавлена інструментів 



156 

критичного самозахисту, постає перед ризиком втрати суб'єктності. У 

відповідь необхідно виробляти не лише технічні регуляції, але й 

формувати нову філософську культуру, що повертає суб'єктність у 

центр уваги. 

 

Література 

1. Bent, B. The Term „Agent‟ Has Been Diluted Beyond Utility  

and Requires Redefinition. Proceedings of the AAAI/ACM Conference on AI, 

Ethics, and Society, 2025. № 8 (1), P. 403–413. URL: https://doi.org/ 

10.1609/aies.v8i1.36558  

2. Porębski, A., Figura, J. There is no such thing as conscious artificial 

intelligence. Humanities and Social Sciences Communications. 2025.  

№ 12(1). URL: https://doi.org/10.1057/s41599-025-05868-8 

3. Шоріна Т.Г. Філософський аналіз дискурсу інформаційної етики 

та її морально-практичних дилем. Вісник Національного авіаційного 

університету. Серія : Філософія. Культурологія. 2021. № 1(33).  

С. 74–79. https://doi.org/10.18372/2412-2157.33.15647  

4. Шоріна Т. Г. Метафізика інфосфери та етичні виклики генера- 

тивного ШІ: новий етичний ландшафт. Вісник Національного 

авіаційного університету. Серія Філософія. Культурологія. 2025.  

№ 1(41). С. 75–81. DOI:10.18372/2412-2157.41.19855 

5. Шоріна Т. Г. Постправда як реальність девальвованої культури  

в епоху кризи сучасної демократії. Вісник Національного авіаційного 

університету. Серія : Філософія. Культурологія. Київ, 2020. № 1(31). 

С. 114–121. DOI: https://doi.org/10.18372/2412-2157.31.14838 

6. Luciano Floridi, Fake News and a 400-Year-Old Problem: We Need 

to Resolve the „Post-Truth‟ Crisis, Guardian (Nov. 29, 2016, 18.42 CET). 

URL: https://www.theguardian.com/technology/2016/nov/29/fake-news-

echo-chamber-ethics-infosphere-internet-digital  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


