
186 

DOI https://doi.org/10.36059/978-966-397-578-8-50 
 

РОЛЬ ТА МІСЦЕ КУЛЬТУРОЛОГІЧНОЇ ОСВІТИ І НАУКИ  

В СУЧАСНОМУ УНІВЕРСИТЕТІ 
 

Русаков С. С. 

кандидат філософських наук, доцент, 

професор кафедри культурології, богослов’я та релігієзнавства 

Український державний університет імені Михайла Драгоманова 

м. Київ, Україна 
 
Нині університети функціонують не в окремий період змін,  

а в умовах, де зміна стала постійною характеристикою середовища. 
Рональд Барнетт називає це суперскладністю, де звичні рамки між 
істиною і помилкою, нормою і девіацією, культурою і «побутом» 
більше не є фіксованими [2]. Українські реалії додають до цього ще 
вимір війни, яка радикально впливає на сутнісні умови гуманітарного 
знання та знімає з нього право на безпечну абстракцію. Тому культуро- 
логія перестає бути спеціальністю «про красу і традицію» і поступово 
утверджується як джерело роботи з екосистемою цінностей та смислів. 
Фахівець-культуролог нового покоління має розуміти як створюються 
уявлення про «своє» і «чуже», як циркулюють смисли, як пам‟ять 
перетворюється на політику, а медіа стали елементом гібридної війни.  

Метою дослідження є концептуальний аналіз розвитку культуро- 
логічної освіти і науки на прикладі діяльності Українського державного 
університету імені Михайла Драгоманова крізь призму еволюції 
професійної ідентичності культуролога та типів професійної суб‟єкт- 
ності. 

Трансформація культурологічної освіти в Національному педаго- 
гічному університеті імені М.П. Драгоманова (нині – Український 
державний університет імені Михайла Драгоманова), з 2005 року, коли 
відбувся перший набір студентів-культурологів до нинішнього 2025 рр. 
розглядається нами як еволюція професійної ідентичності, що фор- 
мується на перетині інституційних рішень університету, суспільних 
запитів і кризових історичних умов.  

Виокремимо загальний контекст цих трансформацій, адже в Україні 
триває реформа системи вищої освіти, в рамках якої спеціальності  
та освітні програми оцінюються переважно за індикаторами ефектив- 
ності, наприклад, рівнем попиту серед абітурієнтів, показниками 
працевлаштування випускників за фахом, кількістю проєктів, акаде- 
мічної мобільності та залучених грантів і ресурсів. Такий підхід 
суттєво вплинув на розвиток культурології як освітнього проєкту, адже 
не враховує специфіки культурної сфери як довготривалої інвестиції, 
де вхідні бар‟єри є високими, а ефекти часто-густо є відкладеними.  



187 

З іншого боку, соціокультурні трансформації, посилені умовами війни 
формують запит на фахівців, які здатні працювати з політиками 
пам‟яті, ідентичності та інформаційної безпеки, тобто з тими сферами, 
ефективність яких не підлягає кількісному вимірюванню, але має 
критичне значення для національної безпеки. 

Стюарт Голл вважав, що Cultural Studies є проєктом, який виникає  
у відповідь на суспільну ситуацію, а не формується у тепличному 
вакуумі теорії [3]. Такий підхід дає нам підстави проаналізувати 
розвиток культурологічної освіти в НПУ імені М.П. Драгоманова (УДУ 
імені Михайла Драгоманова) не як послідовність освітніх змін,  
а як конфігурацію фігур культуролога, тобто типів професійної 
суб‟єктності, що по-різному відповідали на суспільні виклики свого 
часу. Пропонується авторський погляд, тому ця розвідка є запро- 
шенням до дискусії з метою осмислення важливого періоду станов- 
лення культурологічної освіти в українських університетах.  

Культуролог-філософ задає вертикаль і мову загальності. Культура 
тут мислиться як канон і ціннісна ієрархія; університет розглядається 
як простір легітимації «високого»; випускник має стати інтелектуалом-
енциклопедистом, що володіє метамовою естетики та філософії 
культури. Після радянської цензури ця модель 2000-х дала українській 
гуманітаристиці можливість реставрації «білих плям» і відновлення 
культурної пам‟яті в контексті концепції Яна Ассмана [1].  
Але в «суперскладності» нормативна метамова має слабкість стати 
місцем сліпоти і там, де потрібен фаховий аналіз інституцій і медіа, 
виникає спокуса морального суду.  

Поряд з культурологом-філософом в цей час існує також фігура 
культуролога-мистецтвознавця, який займається описом форм, стилів  
і історичних контекстів мистецтва. У цьому контексті культура постає 
як сукупність артефактів, що потребують атрибуції, інтерпретації  
та включення в історико-мистецький канон. Така фігура у поєднанні  
з філософським світобаченням забезпечує ґрунтовність культуроло- 
гічної освіти, закріплюючи за нею авторитет експертного знання.  

Культуролог-музейник-педагог має транслювати культуру та забез- 
печувати публічний доступ до неї. Наприкінці 2000-х–на початку  
2010-х рр. виникає спроба перетворення культурології у проєкт 
музейної педагогіки, тим паче це відповідало основному профілю 
університету-флагману педагогічної освіти. Цей процес зосередився  
на концептуалізації культурної спадщини, роботі з «місцями пам‟яті» 
та методиці музейної діяльності. Хоча логіка підготовки студентів-
культурологів часом дисонувала з прикладними вимогами музейної 
справи, це дало змогу закріпити роль історії мистецтва та екскурсійної 
діяльності як інструментів освітньої комунікації. Державна реформа 
2024 року фактично повернула цей статус-кво, об‟єднавши культуро- 
логію та музеєзнавство в одну спеціальність. 



188 

Культуролог-менеджер починає переважати всередині 2010-х рр.,  
в період, коли українська культура більш виразно постає як самос- 
тійний сектор і як креативна економіка. Перевагами такого повороту 
стало те, що студент навчається запускати процеси, будувати інсти- 
туційні мережі, говорити мовою культурної політики. Водночас вини- 
кає небезпека сервісності, зокрема культурологія може перетворитись 
на обслуговуючий персонал для «індустрій», де критика замінюється  
на прагматизацію. У цей період питання зміщується з суто теоретич- 
ного знання, наприклад, історії мистецтв, у площину практичної 
реалізації в рамках освітніх і культурних стратегій. Інституційним 
орієнтиром швидко стає новостворений Український культурний фонд, 
завдяки якому студенти-теоретики (постать культуролога-філософа при 
цьому зберігається в академічній орбіті) переосмислюють вагу власної 
експертизи, а майбутні менеджери отримують інструменти для моне- 
тизації креативного капіталу через прозорі механізми фінансування 
культурних проєктів.  

Повномасштабне вторгнення актуалізувало постать культуролога-
аналітика – фігуру, що раніше перебувала в тіні через брак україно- 
мовних перекладів, зокрема Стюарта Голла та Реймонда Вільямса. Нині 
їхні концепції є базовими для деконструкції ворожих наративів.  
Це виправдана та своєчасна зміна погляду на культуру, у центрі якої 
постають медіа, інфраструктура, гегемонія та політика. Війна стає 
тестом для майбутнього фахівця-культуролога, адже якщо він не вміє 
читати пропаганду як технологію, афекти як політичну економіку, 
пам‟ять як поле боротьби, він програє не в дебатах, а в реальності. 
Аналітик працює з тим, як «універсальне» конструюється, хто його 
проголошує, і якою ціною. 

Отже, проаналізовані нами фігури перебувають у постійній і склад- 
ній взаємодії. Філософ задає інтелектуальну глибину, музеєзнавець  
і педагог, своєю чергою, привносять здатність говорити з суспільством, 
менеджер забезпечує інституційну дієздатність. Але саме аналітик 
повертає культурології її засадниче право на складність.  

Сучасний університет повинен готувати культуролога, який бачить 
та прокладає неочевидні зв‟язки між пам‟яттю і безпекою, між куль- 
турною політикою і медіагігієною, між травмою і мовою її осмислення. 
Нинішні суперскладні часи ставлять перед культурологом особливий 
виклик, який полягає у виході за межі звичного володіння інстру- 
ментарієм і навчитись по-справжньому відповідати за смисл. 

 

Література: 
1. Assmann A. Memory and Political Change. London : Palgrave 

Macmillan. 2011. 
2. Barnett R. Being a University. London ; New York : Routledge, 

2010. 212 p. 
3. During S. The Cultural Studies Reader. London ; New York : 

Routledge, 2007.  


